

علّامهن<u>ي آز فنځ پوري</u>





نگلس 2 خلالمبر



ناشر جُراْتِ تحقیق

| نگار– خدانمبر                                | كتاب:                   |
|----------------------------------------------|-------------------------|
|                                              | کتاب:<br>مرتب وموَلف:   |
|                                              | صفحات:                  |
| برقی ایڈیشن( <mark>Ebook</mark> )            | طباعت:نام               |
|                                              | سن اشاعت ٰ:             |
| <i>)</i>                                     | ISBN نمبر               |
| 2.1                                          | نىخە:                   |
| -                                            | ٹائینگ:                 |
| Ali Zahid, Muqeem Ali,<br>Mukhtalif Ali Khan |                         |
|                                              |                         |
| على رشاد                                     | کمپوزنگ، لے آؤٹ، ٹائٹل: |
| طلحه چوہان                                   | پروف ریڈنگ:             |

## Jurat-e-Tehqiq

اس کتاب کی اشاعت کے لئے Zayd bin Mohammad نے خصوصی تعاون کیا

## فہر ستِ مضاً میں

| صفحه | مضامين                               |
|------|--------------------------------------|
| ۵    | تعارف                                |
| ۲    | ملاحظات                              |
|      | مذہبِ کا آغاز وار تقاء               |
|      | ابتدائي اقوام كامذهب                 |
|      | عہدِ قبلِ تار نُحُامَدُ ہب           |
|      | قدىم عراق كامذ ہب                    |
|      | معرقدیم کامذہب                       |
|      | حطی وفنیقی مذاہب                     |
|      | کریٹ کاند ہب                         |
|      | يونانى مذهب                          |
|      | روی مذہب                             |
|      | شیونایی قوم <b>ند ہب</b><br>سرائیں ا |
|      | لینی مذہب                            |
|      | قدیم امریکہ کے مذاہب.<br>            |
|      | هندومذ هب.<br>مان                    |
|      | • سکھ مذہب<br>• حد                   |
|      | ● جین مذہب.<br>● بدھ مذہب            |
|      | ف بدھ ملہ جب<br>چین کے مذاہب         |
|      | پین کے مداہب<br>حامان کامذہب         |
|      | عبايات المدرب<br>ايراني مذرب         |
|      | ييون پده ب<br>يېو دې مذ ېپ           |
|      | پارتن مد ب<br>عیسوی مذہب             |
|      | ندن بن اسلام<br>مذہب اسلام           |
|      | نية ب ع  <br>فلسفهٔ اسلام            |
|      | تصوف اسلام                           |
|      | عقليتَ كاع ورح                       |

## تعاسف

مذہب بڑے دلچیپ اور وسیع مطالعہ کی چیز ہے۔ علم الانسان، جغرافیہ، تاریخ، نفسیات،اور ہیئت وعلم الجوّسب، ہی علوم اس سلسلہ میں ہمارے سامنے آ جاتے ہیں۔

مذہب فطری ہو یاغیر فطری لیکن اخلاقیاتِ مذہبی یقیناً فطری چیزیں ہیں۔ کیوں کہ متمدن انسان کی تمدنی تنظیم وترقی اس کے بغیر ممکن نہیں۔

مذہب کی اساس خدا کے تصور پر قائم ہے اور گووہ ایک منطقی نتیجہ ہے انسان کے جہل و مجبوری کا، لیکن کس قدر عجیب بات ہے کہ اسی تاریک<mark>ی و ب</mark>ے اختیاری نے انسان میں خود آگاہی پیدا کی اور خدا کی جمنبو میں انسان خدا تک پہنچاہو یانہ پہنچاہو لیکن اس نے اینے آپ کو ضرور دریافت کر لیا۔

انسان کا جمادات، نباتات و حیوانات <mark>سے گزر کر قوتِ مجر دہ تک پہنی</mark> جانا اور فطرت کے سربت رازوں کو واشگا<mark>ف کر دینا عقل انسانی کا بڑا کارنامہ</mark> ہے لیکن انسان کواس منزل تک صرف خدا کی کی جنتجونے پہنچایاہے۔

مذاہبِ عالم کا تقابلی مطالعہ دراصل جغرافیہ ، تاریخُ و<mark>ماحول سے پیدا</mark>ہونے والے نفسیاتی رجحان کا مطالعہ ہے اور اس لئے گونا گوں دلچسپیا<del>ں اپنے</del> اندرر کھتا ہے۔

عہدِ قدیم سے عہدِ حاضر تک انسان نے کس کس طرح خدا کا تصور کیا ،اس راہ میں اس نے کتنی ٹھو کریں کھائیں اور پھر کس طرح آہتہ آہتہ وہ کا کنات پر چھا گیا۔ بید داستان بہت منتشر و طویل ہے لیکن ہے بے انتہاء دلچیپ اور انہی منتشر اجزاء کواس خاص نمبر میں کیجا کیا گیاہے۔

میں نہیں سمجھتا کہ اس موضوع پر کسی ایشیائی زبان میں اتنی جامع وموجز کتاب اس سے قبل شائع ہوئی ہو

# ملاحظات پيرا به لاَفار

"خدانمبر" کیاہے؟

اور کیوں کر مرتب ہوا؟

یہ دوسوال سب<u>سے پہل</u>ے ہمارے سامنے آتے ہیں۔

ا- سوال اول کا جواب میہ ہے کہ "خدا نمبر" کوئی مذہبی تالیف نہیں ہے۔ اس کا تعلق ناالہیات ہے۔ اس کا تعلق ناالہیات ہے۔ ہاں کا ہے۔ جس میں یہ بتایا گیا ہے کہ خدا کا تصور مختلف اقوام و ملل میں کیوں اور سس طرح قائم ہوا اور پھر وہ مادہ کی گرفت ہے آزاد ہو کر رفتہ رفتہ کیوں کر عالم تنزیہ میں آیا۔

۲- چوں کہ اس کی ترتیب زیادہ تر منحصر تھی اس بات پر کہ اس موضوع کی تاریخی کتابوں کا مطالعہ کرکے مواد فراہم کیا جائے، اس لئے ضرورت تھی مجھے کسی معاون کی جو تراجم والتقاط کی اس صبر آزماخد مت کو انجام دے۔ اس کام کے لئے سب سے پہلے میر کی نگاہ شیخ محمد اسحاق صدیقی پر پڑی جو ناصر ف میرے دوست بلکہ عزیز شاگر د بھی ہیں، اور میں شکر گزار ہوں کہ انہوں نے ترجمہ و اقتباس کی خدمت بڑی خولی سے انجام دی۔

جن کتابوں سے اس کی تر تیب میں مدولی گئی ہے ان کے نام درج کر دیئے گئے بیں اور اس سے آپ کو اندازہ ہو سکے گا کہ ریہ خصوصی اشاعت کتنی اہم کتابوں کا نچوڑ ہے۔



## مذہب كا آغباز وارتقباء

## مذہب کیاہے؟

مذہب کی الیں تعریف کرنا جو تمام مذاہب کے جملہ روایق معتقدات پر حاوی ہو، بہت مشکل ہے تاہم بنیادی طور پر بیہ ضرور کہا جا سکتا ہے کہ مذہب نام ہے انسان کے احساس بے چارگی اور کسی ایک یا متعدد اعلیٰ قوتوں کے اعتراف و پرستش کا۔ پھر مذہب نام صرف ذہنی احساس ہی کا نہیں بلکہ اس کے زیرِ اثر کر دار وعمل کا بھی ہے جسے اصطلاح میں شعائر کہتے ہیں۔

## مذهب اوراحنلاق

بعض مذاہب نے اخلاقیات کو مذہب کا ضروری جزو قرار دیاہے کیکن دراصل یہ دونوں ایک دوسرے سے جداہیں، کیونکہ بالکل ممکن ہے کہ ایک شخص کسی اعلیٰ قوت کی پرستش نا کرے لیکن پھر بھی وہ ساج کا ایک اچھافر د ثابت ہو۔ مثلاً قدیم اہل یونان زنا کو براسجھتے تھے لیکن خود ان کے دیو تا بار بار اس کے مرتکب ہوتے تھے۔ اسی طرح بائبل کثرتِ ازدواج کی تائید کرتی ہے لیکن عیسائی بیک وقت ایک عورت سے زیادہ شادی نہیں کرتے۔

## الهسام وايحباد

ہر چند زمانۂ قدیم کے ہر مذہب نے الہامی ہونے کا دعویٰ کیا ہے لیکن اب اس خیال کے مؤیدوں کی تعداد بڑھتی جارہی ہے کہ مذہب خود انسان کی ایجاد ہے۔ است دائی نامذ ہبیت

اگر نظریۂ ارتقاء صحیح ہے (اور اس کے غلط ہونے کی کوئی وجہ نہیں) توہم کہہ سکتے ہیں کہ جس وقت انسان پیدا ہوا تو وہ فد ہب کے تصور سے بالکل خالی الذہن تھا اور جانوروں کی طرح وہ بھی کسی شے کی پر ستش نہیں کرتا تھا۔ لیکن چونکہ غور و فکر انسان کی فطری و دیعت ہے اس لئے اول اول جب اسے مناظر فطری و حوادثِ طبیعی سے واسطہ پڑا ہوگا تو ضرور اس نے سجھنے کی کوشش کی ہوگی کہ پہاڑوں کی آتش فشانی، طوفانِ برق وباد، دریاؤں کی طغیانی، سردی کی شدت، آفاب کا طلوع و غروب کیا ہے ؟ وہ ذہنی وجسمانی حیثیت سے ان تمام باتوں سے متاثر ہوتا ہوگا۔

سود و زیاں کا سوال بھی اس کے سامنے آتا ہو گا اور عملی طور پر اس نے دفع ضرر کی کوشش کی ہوگی اور غالباً اس سلسلہ کی ابتد ائی چیزوں میں آگ کا انکشاف بھی تھا جس کی اسے سخت ضرورت تھی اور اس طرح سرد ممالک میں آگ کی پر ستش شروع ہو گئی، اس کے ساتھ جب وہ کاشت کارانہ زندگی بسر کرنے کے لئے پانی برسانے والے آسان کو امید و بیم کی نگاہوں سے دیکھنے لگا تو اپنی بے چارگی اور کسی دوسری عظیم قوت کے وجو دے کا حساس اس میں اور زیادہ قوی ہو گیا۔

## روح كاانكشان

مناظرِ فطرت کو دیکھ کر قدیم انسان پر مختلف قسم کے جذبات طاری ہوتے تھے، لیکن وہ ان کی ماہیت کو ناسمجھ سکا تھا۔ اپنے جسم کی حفاظت، غذا کی فراہمی ا<mark>ور جنسی جذبات کی تسکین کے بعد</mark> جس چیز نے اس کے دماغ کو پریشان کیاوہ اپنے کسی عزیز کی موت تھی۔ وہ یہ سوچنے پر مجبور ہوا کہ وہ کیا چیز تھی جو اس شخص میں بولتی تھی اور کیا شے تھی جو اس کے اعضاء کو جنبش دیتی تھی کہ اب اس کے نکل جانے کے بعد ناتووہ بولتا ہے اور نااپنے جسم کوحرکت دے سکتا ہے۔

پھر جب انسان نے اپنے اعزاوا قربا کوخواب میں دیکھا تو یہ خیال پیدا ہوا کہ وہ ضرور اب بھی کسی ناکسی طرح زندہ ہ<mark>یں، اگرچہ ان کا جہم فناہو گیالیکن روح باقی ہے جوہے</mark> توہوا کے مثل لیکن اپنی قدیم حالت پر قائم ہے اور اسے اب بھی ضروریاتِ زندگی کی حاجت ہے۔ اس خیال کی بنایر مردہ کے ساتھ ساتھ اس کاساراسامان بھی دفن کیا جانے لگا۔

## اسلان واكابريرسى

مُر دوں کے ساتھ ان کا سامان دفن کرنے کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ کہیں وہ اپنے سامان کے لئے زندوں کو پریثان نہ کریں۔"انسان خالی ہاتھ آتا ہے اور خالی ہاتھ جاتا ہے" یہ مقولہ بعد کا ہے۔ پہلے تولوگ اپناساراساز وسامان ساتھ لے جایا کرتے تھے بلکہ ایسا بھی ہوتا تھا کہ جس غاریا گھر میں موت ہو جاتی تھی تولوگ اسے جھوڑ کر بھاگ جایا کرتے تھے کہ کہیں ایسانا ہو کہ مرنے والے کی روح بااس کا بھوت زندوں کو پریثان کرہے۔

زندگی میں جس شخص کی زیادہ عزت ہوتی تھی مرنے کے بعد بھی اس کے مرتبہ کا امتیاز باقی رکھا جاتا تھا۔ سر دارِ قبیلہ، ساحروں، جادو گروں اور باد شاہوں کی روحیں بہت بڑی روحیں تھیں۔لہٰذا انہیں خوش کرنے کے لئے بہت کچھ کیا جاتا تھا، یہاں تک کہ ان میں سے بعض کو دیو تا یاخدا سمجھا جانے لگا۔

## مظاہریرستی (Animism)

اس کے بعدیہ خیال پیدا ہوا کہ جس طرح انسان و حیوان میں روح موجو دہے، اس طرح مظاہر فطرت بھی ارواح کے حامل ہیں۔ کیونکہ بغیر اس کے آفتاب کی حرکت، بجلی کی چیک اور ہوا کی سنسناہٹ کی تشر سے نہیں کی جاسکتی تھی۔ الغرض قدیم انسان کوہر جگہ روح ہی روح نظر آتی تھی۔ کوئی سعید، کوئی خبیث، اور بیاری کو ارواحِ خبیثہ کے اثرات کا نتیجہ سمجھ کر انہیں زیر کرنے کے لئے حادو ٹونے اور جھاڑ پھونک سے مددلی حاتی۔

جب انسان کو اس بات کا یقین ہو گیا کہ ہر چیز روح کی حامل ہے تو اس نے اپنے تصور سے کام لے کر ان کی مختلف صور تیں قرار دیں اور ان کے مجسمے بنانے گئے۔

ساج کا اولین نظام امہاتی نظام (Matriarchal) تھا، اور مرد کے مقابلہ میں عورت کو زیادہ فضیلت حاصل تھی (یہاں تک کہ بچوں کے نام ماں کے نام پرر کھے جاتے تھے) اور چو نکہ زمین بیر انسان رہتا بستا تھاجو ماں ہی کی طرح اس کی زندگی کاسامان فراہم کرتی تھی اس لئے سب سے پہلے زمین کی پرستش شروع ہوئی اور اسے مادر زمین یا دھرتی ما تا کہنے لگے اور مختلف ملکوں میں اسے مختلف ناموں سے پکار نے لگے۔ اس کے بعد جب کارز ارحیات میں مرد کی اہمیت زیادہ بڑھ گئی، پیسوکئی اور امہاتی نظام کی جگہ ابوی نظام (Patriarchal) نے لے کی تو الوہیت کے تصور میں بھی تغیر پیدا ہوا اور دھرتی ما تا کے مقابلہ میں "آسانی باپ" کی اہمیت زیادہ ہوگئی اور اس سلسلہ میں بیانہ ، سورج وغیرہ کی بھی پرستش ہونے گئی۔

یں چاند، سورج اور حیاند کی پرستش نسبتاً کم ہوئی، سورج کا شار معبودانِ اعلیٰ میں تھا، چنانچہ مصر کا دیو تا اوسیر نآ اور ہورس، بابل کا سمس اشوریوں کا آشور سب آ فتاب ہی ہے۔ یونان ، ایٹر وریہ ، جرمنی ، برطانیہ اور اسکنڈی نیویا کے لوگ بھی آ فقاب پرست تھے۔ ہندوستان میں ویدک دور سے لے کر اب تک "سوریہ پوجا" ہوتی آئی ہے اور جاپان میں اپنج بادشاہ میکاڈو کو بھی آ فتاب کا ہی او تار مانا جاتا ہے۔ جب انسان نے سیر و شکار کی زندگی چھوڑ کر کاشت کارانہ زندگی شروع کی اور سورج کی حرکات سے غلہ بونے اور کاٹے کا زمانہ متعین کیاتو شمس پرستی کاعروج ہونے لگا۔ سیارے: سیاروں کی پرستش مختلف اقوام نے کی ہے لیکن اسے انتہا تک پہنچانے والے اہل بابل سیار سے علم تنجیم اور بعد میں فلکیات کی بنیاد پڑی۔ قدیم سیارہ پرستی کا ایک بڑا فائدہ یہ ہوا کہ اس سے علم تنجیم اور بعد میں فلکیات کی بنیاد پڑی۔ قدیم سیارہ پرستی کا ایک بڑا فائدہ یہ ہوا کہ اس سے علم تنجیم اور بعد میں فلکیات کی بنیاد پڑی۔ قدیم سیارہ پرستی کا ایک بڑا فائدہ یہ ہوا کہ اس سے علم تنجیم اور بعد میں فلکیات کی بنیاد پڑی۔

چاند، سورج کی طرح ہر سارہ کا ایک دیو تا تھا اور اس میں روح کا پایا جانا تسلیم کیا جاتا تھا لیکن ان میں سب سے زیادہ اہمیت "قطب سارے" کو حاصل تھی کیونکہ وہ آسان کا مرکزی نقطہ ہے اور تمام سارے اس کے گرد گھومتے ہوئے معلوم ہوتے ہیں۔ مصر قدیم کے دیو تاہورس کا قول ہے کہ: "میں وہ ہوں جو آسان کے قطب پر صدر نشین ہے اور تمام خداؤں کی طاقتیں میری طاقتیں ہیں"

سمیری قوم کاسب سے بڑا معبود انو سمجی قطب ستارے کا دیو تا تھا اور ہندؤوں کے بر ہما کا تعلق قطب ستارے سے ہے۔ اس طرح جایان میں سب سے بڑے خدا کے نام کے معنی ہیں:

. "آسان کے مقد س مر کز کامالک دیوتا"

پہساڑ: یہ ناصرف اپنے پر شکوہ منظر کی بنا پر قابلِ پرستش تھہر<mark>ے ب</mark>لکہ اس لئے بھی کہ وہ بادلوں کوروک کریانی برسانے کا سب تھے۔ علاوہ ازیں وہ آسان سے قریب ترتھے جے سب بادلوں کوروک کریانی برسانے کا سب تھے۔ علاوہ ازیں وہ آسان سے قریب ترتھے جے سب سے بڑا معبود مانا جاتا تھا۔ ہر قوم نے بعض پہاڑوں کو مقدس مانا ہے۔ مثلاً ہندووں میں کیلاش پربت، یہودیوں میں کوہ صیون، اور مسلمانوں میں کوہ طور۔

مختلف اقوام کی دیوم<mark>الاوَں میں بھی ایک ایسے مقدس پہاڑ کا ذکر پایا جاتا ہے</mark> جو دیو تاوَں کا مسکن ہے، مثلاً ہندوَوں کا سمیر وہ بابل والوں کا کھر ساک کر<mark>"، چینیوں کا کو نمین لو نمین، یونانیوں کا</mark> اولمیپس،ایرانیوں کاالبر ز(پیاہر ابرزایق) وغیرہ وغیرہ

در خست: مقدس پہاڑسے ایک مقدس در خت کا تصور بھی وابستہ ہے، مثلاً ہندؤوں کا سوم، ایرانیوں کا ہوسم، نارڈک قوم کا ایش یک ڈرازل، یہودیوں کا شجرۃ الحیات (یا شجرۃ العلم) مسلمانوں کا طوبی وغیرہ اہل بابل اپنے" بہشی در خت" کی نقل بناکر پوجتے تھے جے اشیر اکہتے سے ،نارڈک قوم میں بھی مقدس در خت کی پرستش ہوتی تھی اور بیرسم عیسائیوں میں "کرسمس بڑی" کی صورت میں اب بھی جاری ہے۔

اس روایتی در خت سے قطع نظر ہر ملک میں در ختوں کا احترام کسی ناکسی صورت میں ضرور پایا جاتا ہے۔ عموماً نہیں جاندار مانتے ہیں۔ ہندوستان میں در ختوں کو بھوتوں، جنوں اور شہیدوں کا مسکن مانا جاتا ہے، اسی لئے رات کو پھول توڑنے یا دو پہر کو در خت (خصوصاً پیپل) پر چڑھنے سے لوگ پر ہیز کرتے ہیں۔ ہندووں میں کسی وفت در ختوں سے لڑکیوں کی شادی کرنے کا بھی رواج تھا۔

آگے۔ عناصر اربعہ میں سب سے زیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سلامی سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سب سے دیادہ آگ کی سبت سب سے دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ کیا در ختوں سبت سبت دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً اس کی بنیاد اس زمانہ سبت سبت دیادہ آگ کی پر ستش ہوئی ہے۔ غالباً سبت دیادہ آگ کی بر سبت سبت دیا ہوں کی بر سبت سبت دیادہ آگ کی پر سبت سبت سبت دیا سبت سبت دیا ہوں کی سبت سبت دیا ہوں کے دیا ہوں کیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کی بر سبت سبت دیا ہوں کیا ہ

میں پڑی جب انسان نے آگ کو دریافت کیا تھا اور چونکہ ایک مرتبہ آگ بجھنے پر اس کا دوبارہ فراہم کرنامشکل ہوتا، لہذا جہاں تک ممکن ہوتا آگ کو بجھنے نادیتے تھے۔ آگ کو زمین پر آفتاب کا نمائندہ ماناجا تا تھا۔ سورج یا آگ کی روشنی ہی کی بنا پر یہ خیال پیدا ہوا کہ خدا نورِ محض ہے۔ بجلی بھی آگ کی ایک صورت تھی جے "خدائی تازیانہ" اور غضبِ الہی کا نشان سمجھا جاتا تھا۔ اسی محص آگ کی ایک صورت تھی جے "خدائی تازیانہ" اور غضبِ الہی کا نشان سمجھا جاتا تھا۔ اسی طرح بعض اقوام نے آتش فشاں پہاڑوں کی بھی پوجا کی ہے۔ قدیم ہند کے آریہ لوگوں میں آئی سب سے بڑا معبود تھا۔ اب بھی جب ایک ہندو چراغ روشن کرتا ہے تو اسے ہاتھ جوڑ کر نمسکار کرتا ہے۔ پارسی زمانۂ قدیم سے آتش پرست رہے ہیں۔ یونان کے ہر شہر میں ایک بڑا آتش کدہ ہوا کرتا تھا جہاں رات دن آگ روشن رہا کرتی تھی۔ اٹلی میں بھی یہی رواج تھا۔ وہاں آگ کی دویوی کانام ویسٹا تھا۔

پائی: آگ کے بعد پائی سب سے بڑا معبود تھا۔ زمانہ قدیم کی تمام مشہور تہذیبیں دریائی وادیوں میں پروان چڑھی تھیں۔ مصر میں رودِ نیل، عراق میں دجلہ و فرات، ہندوستان میں سندھ، اور گنگاوجمنا، چین میں وانگ ہو کی وادیاں زمانہ قدیم میں تہذیب کا خاص مر کز تھیں، اس لئے ہمیں تعجب ناکرناچاہئے کہ وہاں کے باشندوں نے کسی ناکسی صورت سے ان دریاؤں کی بھی پرستش کی ہے۔ اہلِ مصر نیل ندی کو دیو تا مانے تھے، جس کا نام ہائی تھا۔ عراق میں پائی کا دیو تا "ایا" پوجا جاتا تھا اور ہندوستان میں اب بھی گنگا جل مقدس ہے اور دریائے سرس وتی کی دیوی علوم و فنون جاتا تھا اور ہندوستان میں اب بھی گنگا جل مقدس ہے اور دریائے سرس وتی کی دیوی علوم و فنون کی مربی بین گئی ہے۔ دریاؤں کو خوش کرنے کے لئے انسان نے قربانیاں بھی پیش کی ہیں اور بسا او قات این بھی بیش کی ہیں اور بسا

ہوااور مٹی: آگ اور پانی کے مقابلے میں ہوا کی پرستش کم ہوئی ہے اگرچہ ہر ملک کی دیومالا میں ہوا کا دیو تا ضرور پایا جاتا ہے۔ مٹی کو زمین کے ساتھ ہی پوجا گیا ہے، علیحدہ نہیں، اس کا تعلق کاشت کاری اور جذبہ حب الوطنی سے رہاہے۔

اعضائے جنسی: غذااور پانی کی طرح جنسی خواہش بھی بالکل فطری تقاضاہے اور اس کی تسکین کے دو مقصود ہوتے ہیں، ایک حصولِ لذت اور دوسرے افزائش نسل اور اسی اہمیت کے پیش نظر اعضائے جنسی کی پو جامصر، عراق، ہندوستان، یونان، روم وغیرہ ہر جگہ ہونے لگی۔ حیوان پرستی (Zoolatry): حیوان پرستی کا پیتہ ہر جگہ چپاتا ہے۔ شائد کوئی جانور ایسا ہو جس کی پرستش ناکی گئی ہو۔ مصری گبریلے (Scarab) سے لے کرہاتھی، شیر تک پوجے گئے ہیں۔ حیوان پرستی کا آغاز غالباً جانوروں کے خوف سے ہوالیکن بعد میں جب انسان کاعقیدہ یہ ہوا کہ مُر دوں کی روحیں حیوانی قالب میں نمو دار ہوتی ہیں توحیوان پرستی کارواج زیادہ ہو گیااور اس سلسلہ میں انسان اور حیوان ملے ہوئے "مرکب دیوتا" (Composite Gods) پیدا ہوگئے، جیسے ہندؤوں میں گنیش جی، وشنوکے بعض او تاریجی اسی نوعیت کے تھے۔

مصری حیوان پرستی کا ایک شرم ناک پہلو بھی تھا یعنی میہ کورتیں اپنے کو مقدس جانوروں کے سامنے (جو مندروں میں پائے جاتے تھے) پیش کر دیتی تھیں۔ اسی طرح جاپان میں آنتو قوم کے لوگ اپنی عور توں سے ریچھ کے بچوں کو دودھ پلواتے تھے اور جب وہ ریچھ جوان ہو جاتا تو اسے رسیوں سے باندھ کر میدان میں لایا جاتا اور اس پرتیر اندازی کی جاتی تھی

اور بعد ازاں اس کا گوشت سب مل کر کھاتے۔ریچھ ان کامعبودیا"ٹوٹم" تھا۔

ٹوٹم پر ستی Totemism بھی حیوان پر ستی ہی کے سلسلے کی ایک کڑی ہے۔ شالی امریکہ کی او جبوا
(Ojibwa) قوم اپنے مقد س جانوروں کو "ٹوٹم کہتی تھی۔ اس ٹوٹم پر ستی کارواج شالی امریکہ کے
قدیم باشندوں کے علاوہ افریقہ، آسٹریلیا اور ہندوستان میں بھی رہاہے اور کسی حد تک اب بھی
ہے۔ جانوروں کے علاوہ پیڑیو دے یا بعض دوسری چیزیں بھی ٹوٹم ہوسکتی ہیں۔

توحب كاتصور اورساجي نظام

بائبل کابیان ہے کہ"خدانے انسان <mark>کو اپنی صورت پر پیدا کیاہے"</mark> حالا نکہ حقیقت یہ ہے کہ خو دانسان نے خدا کو اپنے جیسا تصور کیا۔

زمانہ قدیم کے باد شاہ اپنے کو"خد اکاسامیہ" کہتے تھے لیکن اگر باد شاہ وجو دمیں نا آتے تو خد ا کابیہ تصور غالباً پیداناہو تا۔

ہیکٹر ہاٹن کہتاہے کہ:

''چونکہ مذہب ساجی نظام کا انعکاس ہوا کر تاہے لہذا کسی ایسی قوم میں توحید کا تخیل پیدا ہونا محال ہے جس میں بادشاہ نا گزرے ہوں۔ جب بڑی بڑی سلطنتیں قائم ہوئیں تو یہ خیال پیدا ہوا کہ کائنات کا بھی کوئی حکمر ان ہے۔ کائناتی خداکے تصورہے پہلے قبائل اور عامل معبودوں کا تصور عام تھا''۔ ہر شہر کا ایک الگ دیو تاہوا کر تا تھا۔ جب کوئی شخص اپنے شہر کو چھوڑ کر دو سرے شہر جا تا تو

کی اہمیت بہت بڑھ جاتی تھی۔ یہ صورت ہمیں قدیم عراق میں نظر آتی ہے۔

بسااو قات ایسا بھی ہوا ہے کہ فاتح معبود میں مفتوح معبود کی صفتیں ضم کر دی گئیں۔اس اصول نے جسے (syncretism) کہتے ہیں توحید کا تخیل پیدا کرنے میں بڑی مد د کی ہے۔

## توحيدنا فص Henetheism

مذاہبِ عالم کی تاریخ سے پیتہ چلتا ہے کہ مجھی مجھی ایسا بھی ہو تاہے کہ عابد اپنے معبود کی پرستش کرتے وقت دوسرے معبودوں کو نظر انداز کر دیتے ہیں او<mark>ر اپنے مخصوص معبود سے وہ متمام صفات منسوب کرتے ہیں جو خداکے شایانِ شان ہیں۔ اسے ہم توحیدِ ناقص کہہ سکتے ہیں۔ اس کی عمدہ مثال ہندو مذہب ہے۔ آج بھی ہندؤوں کے نزدیک اگرچہ ہزاروں دیو تاموجود ہیں لیکن جب وہ اپنے معبودانِ اعلیٰ (وشنو، شیو، رام، کرش) کی پرستش کرتے ہیں تو ان سے وہی صفات منسوب کرتے ہیں جو خدائے برترواعلیٰ میں ہوناچاہئیں۔</mark>

## توحييرِ حن الص Monotheism

اس تصور کو ناتو ایرانی پیدا کر سکے۔ کیونکہ وہ مثنویت (Dualism) کے قائل تھے، اور نا عیسائی جو تثلیث (Trinity) کے قائل ہیں۔ایرانیوں نے خداونر خیر کانام پر داں رکھااور خداوندِ شر کا اہر من (شیطان) اسی طرح عیسائی "باپ بیٹا اور روح القدس" کی تثلیث مانتے ہیں ہندووں میں بھی توحید کا تصور پیدا ہو چکا تھالیکن چونکہ انہوں نے مختلف دیوی دیو تاؤں کو بھی ایک ہی خدا کی مختلف صور تیں سمجھااور بت پرستی کو بھی ناچھوڑااس کئے وہ موحد ناکہلا سکے۔

مثنویت، تثلیث اور شرک کی تر دید اور بت پرستی کا مکمل استیصال اسلام نے کیا۔ ہر چند ظہورِ اسلام سے قبل بھی یہو دیوں اور عیسائیوں میں تو حید کاعقید ہ پایاجا تا تھالیکن وہ اتناصاف اور منز ہنا تھاجو اسلام نے پیش کیا۔

## 

توحید میں خداکا تصور شخص ہے اور انسان وخداکے در میان وہی رشتہ ہے جو صانع و مصنوع یا خالق و مخلوق میں ہونا چاہئے بر خلاف اس کے وحدت الوجود یا عقیدہ ہمہ او است کے مطابق

روح اور مادے کی تفریق ہی غلط ہے۔ دنیا کی ہرشے خود خداہے اسی طرح جیسے قطرہ، حباب، چھاگ، لہریں وغیرہ پانی ہی کی مختلف صورتیں ہیں اور اگر انسان کوشش کرے تو وہ بھی خدا ہو سکتا ہے یاخداسے مل سکتا ہے۔ یہی فلسفہ وحدانیت ہے جسے سب سے پہلے ہندؤوں نے اپنشدوں میں پیش کیا اور پھر مسلمانوں نے اسے اختیار کیا اور اسلامی تعلیمات سے مل کر تصوف کی شکل میں ظاہر ہوا۔

## الحرياد ما كفن

Atheism اس کے معنی ہیں خدا کے وجود سے انکار کرنا یا اسے ناماننا۔ تاریخ مذاہب شاہد ہے کہ پہلے انسان کثرت پرست تھا۔ اس کثرت پرستی سے توحید پیداہوئی اور

ا- خدا كوصاحب صورت وصاحب صفات مانا جانے لگا۔

۲- پھر خدا کو بے صورت لیکن صاحب صفات مانا گیا۔

۳۷- اور تیسری منزل میں آگر خدا کو بے صورت اور بے صفت مانا گیا۔ بُدھ اور چین مذہب میں خداکا یہی تخیل پایاجا تاہے اور یہ مذہب ملحد کہلاتے ہیں۔



الحاد کوئی نئی چیز نہیں ہے۔ بدھ اور چین مذہب کے وجود میں آنے سے پہلے یاان کے زمانہ میں ہندو قدیم میں چارواک نامی ایک فرقہ تھاجو پکا ملحد تھا۔ اسی طرح اسلام نے بھی بڑے ملحد پیدا کئے ہیں۔ آخر میں یورپ اور امریکہ کا نمبر آیا جہال اب اس کا اثر بڑھتا جارہا ہے۔ ان کے علاوہ بعض لوگ ایسے بھی ہیں جن کا کہنا ہے کہ خدایا دوسری غیر مادی اشیاء کی ماہیت ہم جان ہی نہیں سکتے کیونکہ ہماراادراک اور تعقل محدود ہے اور یہ مسائل ہماری عقل کے لئے نا قابل فہم ہیں۔ اس عقیدہ کو لا ادریت (Agnosticism کیسے ہیں۔

یہ آسان کے دیو تازیوسؔ (یونانی) یاجیو پیٹر (رومی) کی تصویر ہے آسان کو مختلف اقوام نے خدایااس کامسکن ماناہے

## است دائی اقوام کامذ ہے

اس وفت دنیامیں بعض قومیں ایسی پائی جاتی ہیں جن کا تدن قدیم حجری عہد کا ہے۔ یہ وہ قومیں ہیں جو اب سے تقریباً لاکھ سال قبل ترقی پذیر اقوام سے جدا ہو گئی تھیں اور ان کی ترقی رک گئی تھی، ان کے عقائد کا مطالعہ کرنے سے پتہ چپاتا ہے کہ قدیم ترین انسان کا مذہبی تصور و ماحول کیا تھا۔

نڀگر يڻواقوام

اس نسل کے لوگ جزیرہ فلپائن، انڈمان، سیلون، ملایا، آسٹر ملیا، تسمانیہ، اور افریقہ وغیرہ میں آباد ہیں اور تہذیب وشائنگی کی سب سے ادنی منزل میں ہیں۔ ان میں کوئی ایسی چیز نہیں ہے جے مذہب کہا جاسکے۔ یہاں تک کہ ان میں مظاہر پرستی بھی نہیں پائی جاتی۔ ان میں سے بعض روح کو"سایہ " کہتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ مرنے کے بعد بھی آو می کاسایہ بر قرار رہتا ہے۔

آسٹر ملیا کے جنگی باشندے نیگریٹولوگوں سے ذرااو خی سطح کے ہیں۔ ان میں بقائے روح کا واضح شخل پایا جاتا ہے۔ علاوہ ازیں وہ ایک ایسی اعلیٰ ہستی کے معتقد ہیں جے سب کا باپ کہتے ہیں۔ وضح شخل پایا جاتا ہے۔ علاوہ ازیں وہ ایک ایسی امان ہستی کے معتقد ہیں جے سب کا باپ کہتے ہیں۔ معنیٰ "بنانے والا" کے ہیں۔ اسے ایک بوٹھا گیا جہال وہ اب بھی رہتا ہے جو پہلے زمین پر رہتا تھا۔ پھر آسمان پر سے والا" کے ہیں۔ اسے ایک بوٹھا گیا جہال وہ اب بھی رہتا ہے اور انسانوں کی تگہداشت کر تا ہے۔ اسی نے آسمان، زمین، انسان، جانور اور در خت پیدا کئے اور اسی نے انسانوں کو ہتھیار بنانا، جال بننا وغیرہ تقاف مشاغل حیات سکھائے۔

ڈااکٹر اے ڈبلیو ہووٹ Dr. A. W. Howitt کاخیال ہے کہ "سب کے باپ" کا تخیل محض قبیلے کے بزرگ پر مبنی ہے اور ہیکٹر ہاٹن نے بھی اسی خیال کی تر دید کی کہ آسٹر یلیا کے قبائل میں خدا کا تصور پیدا ہونے کیلئے ضروری ہے کہ اس میں بادشاہ گزرے ہوں اور آسٹر یلیا میں بادشاہ گزرے ہوں اور آسٹر یلیا میں بادشاہی تو در کنار سرداروں کا بھی پتہ نہیں ہے۔

میلانیشیا کے باشدے آسٹریلیا کے جنگی باشندوں سے زیادہ ترقی یافتہ ہیں۔ یہ لوگ فیجی،
نیو گئی اور جزائر سالومن وغیرہ میں آباد ہیں۔ ان میں انسانی اور غیر انسانی روحوں اور دیو تاؤں کا
ابتدائی شخیل موجود ہے وہ ایک خاص ہستی کے قائل ہیں جسے "مانا " ہمتے ہیں۔ یہ ایک ایس
پر اسر ارقوت ہے جو انسانوں، حیوانوں، درختوں الغرض کا ئنات میں ہر جگہ مخفی ہے اور ساری
کامیابی، صحت اور مادی خوش حالی اس غیر مرکی قوت کا نتیجہ ہیں۔ لیکن اس کے ساتھ "مانا" اگر
طوفان روک سکتا ہے تو اسے لانے پر بھی قادر ہے۔ ان لوگوں کا میہ بھی عقیدہ ہے کہ مُر دوں کی
روحیں یکسر"مانا" ہوتی ہیں۔

پالی نیشیا کے لوگ میلا نیشیا کے لوگوں سے زیادہ او نجی سطح پر ہیں ، ناروان ان کا خاص معبود ہے جو خالق ہے ، وہ کا کناتی بیضہ کی تاریکی میں چھپا تھا جسے توڑ کروہ باہر آیا اور پچھ عرصہ تک جنت تنہار ہا پھر اس نے ایک عورت کو پیدا کیا جس کی مد دسے اس نے زمین ، آسمان اور سمندر کو بنایا۔ بعض روایات کے مطابق اس نے زمین کو مچھل کی طرح کا نٹے سے پکڑ کر سمندر کی گہر ائی سے باہر نکال ۔ پھر اس نے پچھ لال مٹی لے کر انسان بنایا۔ ایک روایت کے مطابق اس نے آدمی پر گہر ک نمیند بھیجی اور اس کی ایک ہڈی نکال کر عورت بنائی۔ بیدروایت غالباً عیسائی تبلیغ کا نتیجہ ہے۔ نیند بھیجی اور اس کی ایک ہڈی نکال کر عورت بنائی۔ بیدروایت غالباً عیسائی تبلیغ کا نتیجہ ہے۔ پر وفیسر میس مگر (Prof. Max Muller) افریق مذہب کے عناصر اعلیٰ پر روشنی ڈالتے پر وفیسر میس مگر (Prof. Max Muller) افریق مذہب کے عناصر اعلیٰ پر روشنی ڈالتے

پر وفیسر میکس ملر (Prof. Max Muller) افر <mark>یقی مذہب کے عناصرِ اعلیٰ</mark> پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

> "اگر ہم افریقی اقوام کو توحید کا قائل مانیں تو اتن<mark>ا ضرور کہد سکتے</mark> ہیں کہ وہ توحید کی حدول سے بہت قریب ہیں"۔

اد. کی (Od Ji) یااشانتی (Ashanti) قبائل کے نزدیک آسان سب سے بڑا معبود ہے جسے وہ شخصی خدا، خالق اور تمام اچھائیوں کا مالک مانتے ہیں۔ تاہم دنیا کی حکومت اس نے اپنی پیدا کی ہوئی روحوں کے حوالے کر دی ہے۔ جو پہاڑوں، وادیوں جنگلوں، دریاؤں اور سمندروں میں رہتی ہیں ان میں سے بعض سعید ہیں اور اور بعض خبیث۔ ان میں ایک بدترین روح کا تصور بھی پایاجا تا ہے جو انسانوں کی دشمن ہے اس کا مقابلہ ہم شیطان سے کر سکتے ہیں۔

یبو (Yebu) لوگ خدا کی یوں حمد کرتے ہیں:

"آسان کے خدا ہماری بیاری اور موت سے ہماری حفاظت کر،

۱ - اس سے ملتی روایات ہندوستان اور چین میں بھی پائی جاتی ہیں اس لئے ممکن ہے کہ ماضی بعید میں ان ممالک کے بعض لوگ پالی نیشیا پہنچے ہوں اور ان کے ساتھ بیر روایت بھی گئی ہو۔

اے خدا! ہمیں خوشی اور دانش عطاکر"

یوروبا (Yoruba) لوگ بھی آسمان کے خدامیں اعتقادر کھتے ہیں جسے اولورن (Olorun) کہتے ہیں۔

آگرا (Akra) لوگوں میں سب سے بڑے دیو تاکانام جونگ مار (Akra) ہے جس کے معنی "بارش کے دیو تا" کے ہیں۔ غالباً یہ نیونگ مو (Nyongmo) کی بدلی ہوئی صورت ہے جو گولڈ کوسٹ پر خداکانام ہے۔ وہاں اس کے معنی آسمان کے ہیں جو ہر جگہ ہمیشہ سے موجو دہے۔

گولڈ کوسٹ کے نیگر ولوگوں میں بہت پر انے زمانہ سے نیونگ موکو خدائے بر تر وہزرگ مانا جاتا ہے۔ جس نے دنیا کو بنایا اور اس پر حکومت کرتاہے اسے وہ "ہمار ابڑا دوست" یا" وہ" جس نے ہمیں بنایا کہتے ہیں۔ کسی بڑی مصیبت کے وقت ان کے منہ سے یہی نکاتا ہے کہ:

"ہم خداکے ہاتھوں میں ہیں وہ جو مناسب سمجھے گا کرے گا"۔یا

"خداقديم ہے"

"وہ سب سے بڑاہے"

"وه مجھے دیکھاہے"

"میں اس کے ہاتھو<mark>ں میں ہوں"</mark>

ماکوا (Makua) لوگول میں خدا، آسان اور بادل کے لئے ایک بی نام ہیں، خرطوم سے

تقریباً تین سو میل جنوب د نظا(Dinka)الوگ آباد ہیں۔ان لو گول میں خدا کو ڈینگ ڈٹ (Dinka) جس بیانی (Nyalich) جس کتے ہیں۔ اس لفظ کے معلیٰ ہیں" بارش عظیم" اس کا دوسرانام ہے نیانی (Nyalich) جس کے معلیٰ ہیں" اوپر کا" اس سے ظاہر ہو تا ہے کہ وہ بارش کا دلیو تا ہے اور آسمان اس کا مقام ہے اس دنیاکا خالق اور اس کے نظام کا بانی بھی مانا جا تا ہے۔

داہوئی (Dahomey) میں سورج کو سب سے بڑا دیو تا مانا جاتا ہے۔ لیکن اس کی پرستش نہیں کی جاتی۔ کیمرون (Cameruns) کے دوالہا(Duallahs) لوگوں میں خدا کے لئے وہی نام ہے جو سورج کا ہے۔ آکر الوگ طلوع ہوتے ہوئے آفتاب کی پرستش کرتے ہیں۔

ایبو (lbu) لوگ دنیا کی بنانے والی ایک ہستی میں اعتقاد رکھتے جسے تشو کو (Tshako) کہتے ہیں اس کے دو آئکھیں اور دو کان ہیں جن میں سے ایک زمین پرہے اور ایک آسمان پر۔ وہ غیر مرکی ہے اور کبھی نہیں سو تا۔ وہ سب کچھ سنتا ہے لیکن انہی کے قریب جاتا ہے جو اس کے پاس

1-Encyclopedia of religion and ethics, vol. 4, "Dinka"

ہوتے ہیں۔ نیک لوگ اسے مرنے کے بعد دیکھیں گے اور برے لوگ آگ میں جائیں گے۔ بش مین (Bushman ) بھی خدامیں اعتقاد رکھتے ہیں۔ ان کا کہناہے کہ:

> "اسی نے سب چیزیں بنائی ہیں اور اس کی عبادت کرتے ہیں " میں میں میں گل تھے میات مار لقام سے میں میں

اسی طرح زولو(Zulo) لوگ بھی خالق میں یقین رکھتے ہیں۔

امریکہ مغربی اقوام کے پورپ میں آباد ہونے سے قبل وہاں جولوگ آباد سے وہ امریکن ہندی کہلاتے سے۔ کو کمبس نے جب امریکہ کا پنہ چلایا تو وہ یہ سمجھا کہ میں ہندوستان پہنچ گیا ہوں۔ اس لئے وہاں کے باشدوں کو جن کارنگ سرخی ماکل تھا، اس نے سرخ ہندی کہا اور تب سے بیہ نام مشہور ہو گیا، امریکن ہندی مختلف قبائل میں منظم ہیں اور اب ان کی نسل فنا ہونے کے قریب ہے۔ ان میں ٹوٹم پر ستی اور جادو ٹونے کے سوا ملائشیا کے مانا کی طرح ایک روحانی قوت کا اعتقاد پایا جاتا ہے جے الگان کوئی (Algonquian) زبان میں مانیتوں (Manitu) کہتے ہیں۔ یہ لفظ ہر فوق البشر قوت حتی کہ ریل اور موٹر کے لئے بھی استعمال کیا جاتا ہے۔ ساؤک دلاور بے لفظ ہر فوق البشر قوت حتی کہ ریل اور موٹر کے لئے بھی استعمال کیا جاتا ہے۔ ساؤک دلاور بے دلاور کے ساؤک وگا تا ہے۔ ساؤک دلاور کے اور دو سری فوق الفطر ق ہستیوں کو بھی مانیتو کہا جاتا ہے۔ دلاور سے دلاور کے لئے ایک خاص نام ضروری ہے۔ کیتا نتووت، جس کے معلی معلی طاقت عظیم "کے ہیں۔ شات عظیم" کے ہیں۔

اراکوئی (Iraquois) لو گوں میں مانیتو کا مقابل اور ینڈا (Orenda) ہے جسے طلسمی قوت سمجھا جاتا ہے۔ سیاؤ (Siaux) نسل کے لوگ فوق الفطری قوت کو و اکن "Wakan" یا واکنڈا (Wakanda) کہتے ہیں، مثلا: واکنڈ اٹلوار کے معنی ہیں "بہت تیز تلوار" الغرض خالق کے بارے میں یہ قبائل کوئی خاص تصور نہیں رکھتے۔



آ فتاب جس کی مہذب و نیم مہذب اقوام نے سبسے زیادہ پر ستش کی ہے۔

www.RealisticApproach.org

## عهدِ قبلِ تاریخ کامذہب

بائبل میں آدم اور ان کی نسل کا جو شجرہ دیا گیا ہے اس کوسامنے رکھ کر پادری آثر نے ظاہر کیا تھا کہ ہماری دنیا ۴۰۰ مءق م،۲۷/اکتوبر کو ۹ بجے عالم وجو دمیں آئی۔لیکن تحقیقاتِ جدیدہ نے اس خیال کو بالکل لغو ثابت کر دیا ہے۔

نظریۂ ارتقاء کے مطابق انسان اور انسان نما ہندر (چمپنزی، ا<mark>ور نگ</mark>، گوریلا اور گبن وغیرہ) دونوں کامور شِ اعلیٰ ایک تھا۔

قدیم ترین انسانوں کی ہڈیاں چین(پیکنگ) اور حاوامیں ملی ہیں ا<mark>ن سے ث</mark>ابت ہو تاہے کہ انسان اب سے یانچ لا کھ سال پہلے یا یا جاتا تھا۔ جنوبی انگلشان اور جرمنی میں <mark>جن ان</mark>سانوں کی ہڈیاں ملی ہیں ان سے بھی انسان کا پچاس ہز ارسال پہل<mark>ے پایا جانا ظاہر ہو تا ہے۔ان ہڈیوں ک</mark>ا معائنہ کرنے ۔ کے بعد ماہرین نے بیر معلوم کیاہے کہ وہ <mark>سیر ھے نا کھڑے ہو سکتے تھے اور جھکے جھکے</mark> چلتے تھے۔ان کی ٹھوڑیاں ناتھیں آور غالباً وہ ب<mark>ا</mark> نیں بھی ناکر <del>سکتے تھے۔ بہ ایں ہمہ انہوں نے</del> آگ کا استعال معلوم کر لیا تھا۔ آگ کو غار کے سامنے جلا کر <mark>در</mark> ندوں <mark>کو دور رکھا جاتا تھا۔ ان</mark> کی غذا جانوروں کا گوشت تھاجنہیں لکڑی یا چقماق کے بھدیے ہتھیاروں <mark>سے مارتے تھے۔ ان کا</mark>لیاس جانوروں کی سکھائی ہوئی کھالیں تھیں۔ جہاں تک ممکن ہو تاوہ دریاؤں کے کنارے رہتے تھے اس لئے کہ ان کے باس مانی لے حانے کے لئے برتن ناتھے۔ حفاظت کے خیال سے جیبوٹے جیبوٹے گروہوں میں رہتے تھے ہر گروہ کا ایک ہم دار ہو اکر تا تھااور جب کمز ور ہو جاتاتو کوئی اور اسے مار کر اس کی جگہ لے لیتا۔ اس کے بعد یورپ میں جو انسان ظاہر ہوئے ہیں انہیں مکمل انسان ( Homosepiens) کہتے ہیں۔جو اب سے تقریباً ۲۵۰۰۰ ہز ارسال پہلے شالی افریقہ یا جنوبی ایشیاء سے ہجرت کر کے آئے تھے۔ ان کے آثار فرانس میں پائے جاتے ہیں۔ ان کی بنائی ہوئی تصویر س اسپین اور فرانس کے تقریباً • ۳ غاروں میں موجو دہیں۔ جن سے ان کے مذہبی عقائد پر بڑی روشنی پڑتی ہے۔عموماً تصاویر کوغار کے دہانہ سے بہت اندر کی طرف بنایا گیاہے۔ Les Combarelless کے غارمیں تصاویر کی تعداد ۰۰ مسے اوپر ہے۔عالموں کا خیال ہے

کہ یہ تصاویر جانورں کی افزائش کے لئے بنائی جاتی تھیں۔ چنانچہ اب بھی بعض نیم مہذب اقوام اس اصول پر کار بند ہیں۔ ایک سیاح نے وسطی آسٹر یلیا کے ایک قبیلے کے متعلق لکھاہے کہ وہ کسی چٹان پر ایک خاص قسم کے کیڑوں کی تصویریں بناتے ہیں جسے وہ کھاتے ہیں اور پھر ان کے سامنے گاکر افزائش نسل کی التجاکرتے ہیں۔ اسی طرح ایک دوسرے قبیلے کے لوگ جن کی خوراک ایمونامی پر ندہ ہے اس کی افزائش کے لئے یہ تدبیر کرتے ہیں کہ بعض لوگ اپنے خون سے زمین کور نگتے ہیں اور پھر اس پر ایمو اور اس کے انڈوں کی تصویریں بناکر بعض رسوم ادا کرتے ہیں اور پھر اس پر ایمو اور اس کے انڈوں کی تصویریں بناکر بعض رسوم ادا کرتے ہیں اور یہر توں سے چھپا کرادا کی جاتی ہیں۔ اس لئے بالکل ممکن ہے کہ عہد قدیم کا انسان بھی غار کے بعید ترین حصول میں اس لئے تصویریں بناتا ہو کہ وہاں تک عور تیں نا پہنچ سکیں۔ معلوم ہوتا ہے ان کا مذہب صرف جادو ٹونا تھا اور اس کا ثبوت جادوگر کی تصویر سے ماتا سے بارہ سنگھ کے روپ میں دکھایا گیا ہے۔

غاروں میں انسانی تصاویر بہت کم پائی گئی ہیں۔انسانی تصاویر میں سب<mark>سے ا</mark>ہم (Cogul) کا ایک نقش ہے جس میں نوعور توں کو ایک جانور کے گر د<mark>ر قص</mark> کرتے د کھایا گیاہے۔



یہ تصویریں جس رقص کامنظر پیش کرتی ہیں اس کا تعلق جانوروں کی افزائش نسل کی مذہبی رسم سے معلوم ہوتا ہے۔ بعض جانوروں کے سینگوں پر بھی ایسی انسانی تصاویر پائی گئی ہیں جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ قدیم انسان کے نزدیک افزائش نسل کوبڑی اہمیت حاصل تھی۔ مثلاً نیچے کی تصویر میں ایک مرد کودکھایا ہے اور دوسری تصویر ایک حاملہ عورت کی ہے۔



اسی زمانہ میں ''مادہ پر ستی'' کا بھی پیتہ چلتاہے ، نیچے کا مجسمہ آسٹریا میں ملا تھا۔ اس میں ایک گھو نگر والے بالوں والی عورت کو اپنی چھاتیوں کو دباتے د کھایا گیاہے۔ گویاوہ دودھ نکال رہی ہے۔ اس سے بیہ ثابت ہے کہ وہ ''لاں'' یہ السیدی تام لان م الک میں اس کر گئریوں

کویاوہ دودھ نکال رہی ہے۔ اس سے یہ ثابت ہے کہ وہ "مال" ہے ایسے بت کہ وہ "مال" ہیں پائے گئے ہیں۔ جہاں"مادہ پرستی" کارواج پایا جا تا تھا۔ لیکن اس مال سے مراد انسانی مائیں نا تھیں، بلکہ "مادرِ فطرت" تھی جو انسانوں کی جملہ ضرور توں کو پورا کرتی ہے۔

زمانۂ قدیمُ میں "مادہ پر شق" امریکہ تک پہنچ چکی تھی، چنانچہ وہاں کی بعض پنم مہذب اقوام میں اس کے آثار باقی ہیں، مثلاً زونی قوم کا عقیدہ تھا کہ زمین سب کی مال ہے، جس طرح ماں دودھ پلاتی ہے، اسی طرح زمین انسانوں کے لئے پانی مہیا کر دیتی ہے اور صحر الی پیداوار جو حقیقتاً جسم زمین کا گوشت ہے غذا کا کام دیتا ہے، کلاماتھ کے وحشی کہتے ہیں کہ زمین کی ماں اپنے بچوں



یخی انسانوں کو غلہ اور پھل وغیرہ کی صورت میں بڑے بڑے انعام دیا کرتی ہے، جھیلیں اس کی آسکھیں بڑے بڑے انعام دیا کرتی ہے، جھیلیں اس کی آسکھیں ہیں اور دریاؤں کی صورت میں دودھ جاری رہتا ہے۔ اعالباً ایسے ہی خیالات عہدِ ما قبلِ تاریخ کے پورپ میں پائے جاتے حیالات عہدِ ماقی بعید کی پور پی اقوام سے بحیرہ کرہ وم کے ممالک مثلاً ایشیائے کو چک، مصر، عراق وغیرہ پہنچ اور بتدری جی سلسلہ وادی سندھ اور وسطِ ایشیا تک پہنچ اور چنانچہ ان تمام مقامات پر ایسی دیویوں کے بت بکثرت پائے گیا۔ پائے گئے ہیں جو اپنے ہاتھ سے سینے کو دہارہی ہیں (یا پائے گئے ہیں جو اپنے ہاتھ سے سینے کو دہارہی ہیں (یا پہنے براکے دیارہی ہیں (یا بھنے بررکھ ہیں) گویادودھ نکال رہی ہیں۔ یہی خض سینے پر رکھے ہیں) گویادودھ نکال رہی ہیں۔ یہی خیس بنیں بلکہ ہندو علم اساطیر میں ایک ایسی دیوی کی تصویر خبیں بلکہ ہندو علم اساطیر میں ایک ایسی دیوی کی تصویر

موجود ہے جو اپنے ہاتھوں سے چھاتیوں کو دبار ہی ہے اور ان سے دودھ کی دھاریں نکل نکل کر فرش پر گرر ہی ہیں۔اس سے صاف ظاہر ہے کہ وہ مادرِ فطرت یا" دھرتی ماتا" ہے۔

۱- مولانانباز فتح پوری گهواره تدن صفحات ۲۱۳-۲۱۳

اس تفصیل سے معلوم ہوگا کہ عہدِ قبلِ تاریخ میں مذہب کی بنیاد تو پڑ چکی تھی لیکن وہ جادو لوٹ کی حد سے آگے نا بڑھا تھا۔ البتہ "مادرِ فطرت" کا تخیل ضرور ایک بلند چیز تھا۔ لوگ "حیات بعدِ ممات" کے بھی قائل تھے۔ وہ یہ سبجھتے تھے کہ مرنے کے بعد روح بر قرار رہتی ہے اور مر دے کو کھانے پینے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس خیال سے اور نیز اس ڈرسے کہ کہیں مردے کی روح زندوں کو اپنے سامان کے لئے پریثان نہاکرے اس کا سب سامان بھی ساتھ ساتھ دفن کر دیاجا تا تھا، جیسا کہ نینچ کی تصویر میں دکھایا گیا ہے۔

مر دوں کو دفن کرنے کا ایک خاص طریقہ تھا، یعنی لاش کواسی طرح لٹاتے تھے جس طرح بچہ پیداہو تا۔ ٹامگیں موڑ کرپیٹ <mark>سے لگادی جاتی تھیں اور ہاتھوں کوموڑ کر ٹھوڑی سے ملادیتے تھے۔</mark>



عہدِ قبلِ تاریخ کے بارے میں جتنا اچھاعلم ہمیں یورپ کے بارے میں حاصل ہے اتنا دوسرے ملکوں کے بارے میں نہیں اور اس کی ایک خاص وجہ ہے۔ یعنی یورپ والوں نے جتنی تحقیقات اپنی سرزمین کے بارے میں کی ہے اتنی دو سرے ملکوں میں نہیں ہوئی ہے۔ بہر حال جو کچھ تحقیقات ہوئی ہے اس کی بناء پر ہم ہے کہہ سکتے ہیں کہ دیگر ممالک میں بھی قدیم اور جدید عصر حجری میں وہی معتقدات تھے جو یورپ میں ان ادوار میں پائے جاتے تھے۔

## قديم عراق كامذهب

عہدِ قبلِ تاریخ کے مذہبی عقائد پر تبھرہ کرنے کے بعد اب ہم تاریخی زمانہ کے ان مذاہب کو لیتے ہیں جو فناہو چکے ہیں۔

زمانۂ قدیم میں تمام وہ ممالک جو خطِ سرطان کے شال میں واقع ہیں نہایت ہی عالیشان تہذیبوں کے گہوارہ تھے، پرانی دنیا میں وادی سندھ، وادی فرات اور وادی النیل گویا ایک ہی سلسلہ کی کڑیاں تھیں۔ مصر کے شال میں کریٹ، یونان اور روم کے ممالک نے بالتر تیب عروج حاصل کیا۔ ہندوستان کے شال میں چین نے بڑی ترقی کی۔ نئی دنیا میں صرف وسطِ مامر کید (میکسیکو) ایک اہم تہذیب کامر کزبن سکااور جنوبی امریکہ میں سرونے ایک مہتم بالشان تہذیب پیراکی۔

رومہ و یونان اور چین کو چھوڑ کر بقیہ ملکوں کی پرانی تہذیبیں مٹ چکی تھیں۔ ان کا تمدن ہزاروں من مٹی کے نیچے دباہوا تھا۔ یہاں تک کہ مغرب کے بعض لوگوں نے اس طرف توجہ کی اور یکے بعد دیگرے انہیں کھود نکالا۔ اس کھدائی کے سلسے میں بہت سے کھنڈر نکلے اور ان کھنڈروں میں سے کتبے نکلے، کھنڈروں سے ہمیں معلوم ہوا کہ مختلف زمانوں میں فن تغمیر کی کیا صور تیں تھیں اور سامان سے یہ معلوم ہوا کہ مختلف عہدوں میں انسان کس طرح زندگی بسر کرتا تھا۔ کتبول کارسم الخط اور زبان آج کل سے بالکل جدا تھی، ان پر عبور حاصل کرنے سے ہمیں قدماء کے مذہب اور علمی مشاغل کا علم حاصل ہوا اور آج ہم اس قابل ہو گئے ہیں کہ زمانہ ماضی کی تاریخ نہایت تفصیل کے ساتھ بیان کر سکتے ہیں۔ مذاہبِ قدیمہ میں معبود کا تخیل کیا تھا؟ یہ اس تاریخ کا ایک سوال ہے جس کا جواب آپ آئندہ صفحات میں پائیں گے۔

اب سے پچھ عرصہ پہلے تک اس بارے میں اختلافِ آراء تھا کہ دنیاکاسب سے پر انا تدن کون ساہے۔ بعض علاء مصری تہذ ہب کوسب سے قدیم مانتے تھے لیکن اب یہ بات طے ہو چکی ہے کہ عراق کی تہذیب مصری تہذیب سے پر انی ہے۔ عراق میں \*\* > > ق م کے مکانات بر آ مد ہوئے ہیں اور گیہوں کی تھیتی کے نشانات ملے ہیں۔

عراق کے سبسے پرانے باشدے سمیری تھے۔ یہ لوگ کہاں سے ہجرت کرکے آئے تھے، نسلی اور لسانی اعتبار سے ان کا تعلق کس گروہ سے تھا؟ اس کی پوری تحقیق ابھی تک نہیں ہو سکی ہے۔ ان کے عروج کازمانہ ۵۰۰سق م سے ۵۰۰سق م ہے۔

. عراق کا جنوبی حصه سمیریه اور شالی حصه اکاد کهلا تا تھا۔ اکادیس سامی قوم آیاد تھی جو جزیرہ

نمائے عرب سے آہجرت کرکے آئی تھی۔ اس کاسب سے مشہور حکمر ان سار گون اول (زمانہ 4۷۷ق م) تھا۔ جس نے سمیری ریاستوں کوزیر کرکے سامی حکومت قائم کی۔

شاہانِ اکادے زوال کے بعد شہر بابل نے عروج حاصل کرناشر وع کیا۔ بابل (بابِ ایل) کے معنیٰ ہیں "خداکا دروازہ" اس کا پہلا بادشاہ حمورالی (۱۰۰ تن م) تھا۔ اس کی حکومت رفتہ رفتہ اکاد کی پوری مملکت پر پھیل گئی اور اس کانام بجائے اکاد کے بابل پڑ گیا۔ بابل کے لوگ بھی سای النسل تھے۔

وادی د جلہ و فرات کا شالی حصہ آ شوریہ یا اسیر یا کہلا تا تھا۔ یہ نام ان کے <mark>م</mark>شہور شہر آ شوریہ سے ماخو ذہے۔خو داس شہر کانام ان کے دیو تا کے نام پر رکھا گیا تھا۔

سمیری قوم کا مذہب مناظر فطرت کی پرستش تھا اور اس سلسلہ میں بہت سے دیوی، دیو تاؤں کی بوجا کی جاتی تھی۔اس کے علاوہ شامان پرستی (Shamanism) کا بھی رواج تھا۔شامان پرستی کی بنیادیہ عقیدہ ہے کہ اس دنیا کی حکومت سعید اور خبیث روحوں کے ہاتھ میں ہے جنہیں سحر وافسوں سے قابو میں کرناضر وری ہے۔

سمیری معبودوں میں سب سے بڑے تین دیو تاتھے:

|               |       |                     |       | • |               |     |   |
|---------------|-------|---------------------|-------|---|---------------|-----|---|
| پانی کا دیوتا | ايا 3 | فضااور زمين كاديوتا | اينلل | 2 | آسان کادیو تا | انو | 1 |

کرتی تھی، جسے نینا یا نانا کہتے تھے۔ اس کا خطاب "مقدُس پہاڑ کی ملکہ" تھا، گویاوہ ہند وَوں کی پار بتی کی مقابل تھی جنہیں ہمالیہ پربت کی لڑ کی ماناجا تا ہے۔اسی طرح کریٹ کی دھرتی ما تا کو بھی پہاڑ پر کھڑے دکھایا جا تا تھا۔

اس کے بعد جب امہاتی نظام کی جگہ ابوی نظام نے لی تونانادیوی کی جگہ پانی کے دیو تاایا کومل گئی اور نانا یا نینا کواس کی بیٹی قرار دیا گیا۔ پہلے نانادیوی کا بت اسے بتایا جاتا تھا کہ وہ اپنے ہاتھ سے چھاتیوں کو دہا کر دودھ نکال رہی ہے بعد میں اس عریانیت کو چھپانے کے لئے اس کے ہاتھ میں www.RealisticApproach.org ایک ایسالوٹاد کھایا جانے لگا جس سے پانی ابل اہل کر باہر نکل رہاہے اور پھریمی لوٹے ایا دیوتا کے ہاتھوں میں دکھائے جانے لگے۔







شائد سمیری قوم کسی پہاڑی مقام سے ہجرت کرکے آئی تھی اور چونکہ جنوبی عراق میں پہاڑنا تھے اس لئے وہ اپنے مندروں کو مصنوعی پہاڑوں پر بنایا کرتی تھی۔ انہیں زگورات کہتے تھے۔ بیہ ایک حیرت انگیز بات ہے کہ ایسے ہی مندر میکسیکومیں بھی ملے ہیں۔

بابلی و آشوری اقوام: ہر چند بعد کو سمیری قوم کاسیاسی حیثیت سے زوال ہو گیالیکن اس کے

تمدنی اثرات باقی رہے کیونکہ سامی قوم نے سمیری تمدن اختیار کر لیاتھا۔ شامان پرستی کا اثر بابل کے ادنی طبقے میں اس کے وجود تک باقی رہا۔ اس طرح بابلی معبود فی الواقع وہی تھے جو سمیری قوم کے تھے۔

بابل والوں میں دوہری تثلیث پائی جاتی تھی، پہلی تثلیث آسان، زمین اور پانی کے دیو تاؤں پر مشتمل تھی۔ جن کے نام بالتر تیب انو، بیل (سمیری قوم کا انبیل) اور ایا تھے۔ دوسری تثلیث سورج، چانداور زہرہ سیارے پر مشتمل تھی۔سورج اور چاند کے دیو تاؤں کے نام بالتر تیب شاس (شمس) اور سین تھے۔ زہرہ سیارے کانام اشتر دیوی تھا۔ یہ چھ معبود بابل والوں کے مذہب کی بنیاد تھے،ان کے علاوہ دیگر ساروں کے بھی دیو تاتھے۔

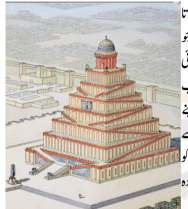
سیارہ پرستی کی سب سے حیرت انگیزیادگار بارسپ (موجودہ بر<mark>صِ</mark> نمرود) کا "مندر ہفت سیارگان" ہے جے مینبو کدنیز و بخت نصر نے ۱۰۰ق میں بنوایا تھا۔ اس کے باقی ماندہ آثار سے پتہ لگایا گیا ہے کہ اس کی اونچائی اپنی اصلی حالت میں ۱۵۱ فٹ رہی ہوگی۔ یہ مندر سات منزلوں کی صورت میں تھا۔ جو بتدر تج نیچ سے اوپر کو چھوٹی ہوتی چلی گئی تھیں۔ ہر منزل ایک دیوتایا سیارے سے منسوب تھی اور اسی مناسبت سے اس کارنگ بھی تھا۔

| سين ديو تا              | قر          | نقرئی   |
|-------------------------|-------------|---------|
| مينو ديوتا              | عطارو       | نيلگوں  |
| ايشتر ديوتا             | زهره        | زرد     |
| شاس د يو تا             | لتثمس       | طلائی   |
| نر گل د يو تا           | <b>بر</b> ج | سرخ     |
| مر دوک دیو تا           | مشتری       | نار نجی |
| ننب ديو تايا آور ديو تا | ز حل        | سياه    |

یہ مندر دراصل سمیری قوم کے ''ز گورات'' کی نقل تھی اور غالباًا نہی مندروں سے برج بابل کا تخیل پیداہوا جس کا کتاب پیدائش میں ذکرہے۔

بابل کے ہر دیو تا کے کئی پہلوتھے،مثلاً سورج دیو تا کی طلوع وغروب کے لحاظ سے دوصور تیں تھیں۔اشتر دیوی کے بھی دوروپ تھے۔ جب زہرہ سیارہ شام کو طلوع ہو تا تو اسے جنسی محبت کی دیوی ماننے اور جب صبح کو طلوع ہو تا تو جنگ و جدل کی دیوی۔ ایسے ہی ر من کی دو حیثیتیں تھیں

ایک تو بجلی کادیو تا اور دو سرے بادل کی گرج کا دیو تا۔ دیو تاؤں کے اہل وعیال بھی تھے اور خدمت گار روحیس بھی۔ الغرض بابل والوں کا مذہب ظاہراً گثرت پرستی تھالیکن جب ہم دیو تاؤں کے کاموں پر غور کرتے ہیں تومعلوم ہو تاہے کہ یہ ایک ہی چیز کی مختلف صور تیں ہیں۔



ان کے یہاں ہر ہر شہر کا ایک خاص دیو تا ہوتا تھا۔ ہر شہر کے الگ الگ پر وہت ہوا کرتے تھے جو اپنے ہی معبود کے گن گاتے ، گڑائیوں میں جب کوئی شہر غالب آجا تا تو اس کا دیو تا بھی وقتی طور پر غالب مانا جاتا۔ چونکہ ہر شہر کا دیو تا الگ تھا اور لوگ اپنے شہر کے سوا دو سرے شہر ول کے معبودوں سے غرض نار کھتے تھے اس لئے بابل والوں کے مذہب کو الکرت پر ستی کے بجائے تو حید ناقص کہنا زیادہ مناسب ہوگا۔

بابل والوں کے بعد جب امیریا کے لوگوں نے عروج حاصل کیا تو انہوں نے اپنے سرپرست دیو تااشور (Ashur) کی ذات سے وہ تمام تصورات وابستہ کر دیئے جو خدا کی صفات کھے جاسکتے ہیں۔ ان کی بے نظیر فوجی کامیابی کی وجہ سے بابل والوں کے تمام دیو تاؤں کی صفات بھی صرف اس ایک دیو تامیں مرکوز ہو گئیں یا اسے ان تمام قوتوں سے متصف مانا گیاجو بابل والے اپنے دیو تاؤں میں دیکھتے تھے۔ اشور، اسیریا والوں کا واحد قومی دیو تا تھا۔ اس دیو تاکی پرستش توحیدسے زیادہ قریب تھی اور سے کہنا مبالغہ ناہوگا کہ اشور بنی اسرائیل کے خدا یہوواہ (Jehovah) کے مماثل تھا۔ شاہانِ اسیریا، اشور سے سوابہت کم دوسرے دیو تاؤں کی پرستش کرتے تھے اور ان دوسرے دیو تاؤں کی پرستش کرتے تھے اور ان دوسرے دیو تاؤں کی پرستش کرتے تھے اور ان دوسرے دیو تاؤں کی پرستش کرتے تھے اور ان دوسرے دیو تاؤں کی پرستش کرتے تھے اور ان دوسرے دیو تاؤں کا بھی اشور سے الگ وجو دنا تھا۔

اشور کی پرستش اور اسرائیل کے یہوواہ کی پرستش میں بڑا فرق ہے۔ اسرائیل میں بادشاہ کے علاوہ اعلیٰ پروہتوں کا ایک علیٰحدہ طبقہ تھالیکن اشور کاسب سے بڑا پروہت خود بادشاہ ہوا کرتا تھا۔ ان کی دعاؤں اور مناجاتوں سے پیتہ چلتا ہے کہ وہ اپنے تمام دیو تاؤں میں کسی قوتِ برتر کا نفوذ واثر ضرور تسلیم کرتے تھے، مثلاً، سین (چاند دیوتا) کاترانۂ حمد ہے:

''آ'آسان میں افضل کون ہے؟ صرف توہی افضل ہے جب تیر احکم زمیں پر سے گزر تاہے تووہ سبب ہو تاہے یو دوں کے اگنے کا۔

تیرے حکم سے اصطبل اور غلّے کے گودام بھر جاتے ہیں۔ اس سے جانوروں کی افزائش ہوتی ہے "۔

مناجات کا یہی زور ذیل کے نغمہ حمد میں بھی پایا جاتا ہے، جس کا مخاطب بابل کاسورج دیوتا

مر دوک نبے، لیکن اس میں تخلیقی طاقت کے بجائے قہرمانی قوت کا تذکرہ ہے:

"تيراحكم ايك حكم رفيع بع جوتو آسان وزمين پرشائع كرتا ب

وہ سمندر کی طرف رجوع ہو تاہے اور سمندر پیچھے ہٹ جاتے ہیں

وہ کھیتوں کی طرف رجوع ہو تاہے اور مرغ زار ماتم کرتے ہیں وہ فرات کی پر جوش طغمانی کی طرف رجوع ہو تاہے اور

رہ روک کا حکم اسے یانی کا گڑھا بنادیتاہے مر دوک کا حکم اسے یانی کا گڑھا بنادیتاہے

رووں میں ہے، تیر امقابلہ کون کر سکتاہے؟" اے آقا! توافضل ہے، تیر امقابلہ کون کر سکتاہے؟"

گناہ سے دیو تاناراض ہوجاتے تھے، کیکن وہ اپنے تائب بندوں پرر حیم <mark>ومہر با</mark>ن بھی ہوجاتے تھے، ہر انسان کی پیدائش ایک الٰہی فعل تھا او<mark>ر انسان من حیث القوم خدا کی خاص مخلوق تھے۔</mark>

ھے، ہر انسان کی پیدا ک ایک ایک علی ھا اور انسان میں حیث انفوم ہے: ذیل کی مناحات گناہ کے ار تکاباور دیو تاؤں کی قوتِ عفو کی مظہر ہے:

"جواپنے دیو تاسے نہیں ڈریتاوہ نرکل کی طرح کٹے ج<mark>ایا ہے۔</mark>

جواشتر دیوی کی عزت نہیں کر تااس کے اعضاء سڑ کر گر جاتے ہیں بیریاں کے جارہ جزارہ میں اور

وہ آسان کے ستاروں کی طرح غائب ہو جاتا ہے وہ رات کے پانی کی طرح پگھل جاتا ہے"

ر ہورے ہے ہوں کی رہا ہو ہائے۔ الہی قوت،ر حمٰن ور حیم تھی اور سیا تائب اینے دیو تا سے معافی کی تو قع کر سکتا تھا:

"میں اپنے رحم وٰل دیو تا <u>ن</u>ے رجوع کر تاہوں

اس کی مد د چاہتا ہوں اور آہیں بھر تاہوں

جو فعل بدمیں نے کئے ہیں ہوانہیں اڑالے جائے

میرے گناہوں کو کپڑے کی طرح پپاڑ ڈال''

ان اقتباسات سے ظاہر ہو تا ہے کہ بیہ لوگ ہر دیو تا کو انفرادی طور پر سب سے بڑا سیجھتے تھے ان کے نزدیک ہر دیو تاکانام سپچ اور واحد خدا کا نما ئندہ تھا، یابالفاظ دیگر بیہ کہ وہ ان سب میں ایک ہی خدا کی قوت کوکار فرمایاتے تھے۔

## مقروت ديم كامذهب

مصر کی تاریخ نہایت وسیع ہے۔ مینس نے ۴۰ ۳۴۰ق م پہلے حکمر ان خاندان کی بنیاد ڈالی سست مصر کی تاریخ نہایت وسیع ہے۔ مینس نے ۴۰ ۳۳۰ق م پہلے حکمر ان خاندان کی بنیاد ڈالی سست مجب سکندر نے مصر کو اپنی مملکت میں شامل کیا تواس وقت مصر کی انسال حکمر انوں نے مصر پر حکومت کی۔ چونکہ اہل یونان ورومہ بت پرست تھے لہذاان اقوام کی حکومت کے زمانہ تک مصر کا قدیم مذہب زندہ رہائیکن مصر میں اسلامی اقتدار قائم ہونے کے بعداس کا خا<mark>تمہ ہو</mark>گیا۔

### حيوان يرستي

تاریخی زمانہ سے قبل مصر کا ملک چھوٹے چھوٹے گلزوں میں بٹاہوا تھا۔ ہر جھے کو "نوم"
کہتے تھے۔ اور ہر نوم کا ایک الگ" ٹوٹم" یا حیوانی دیوتا تھا۔ جب انسانی صورت وصفات والے دیوتاؤں کی پرستش شروع ہوئی توانسانی جسم پر حیوان کا سر لگا کر"مرکب معبود" بنائے گئے۔ غالباً ابتداء میں مصروت ہے بلکہ اسے محض غالباً ابتداء میں مصروت ہے بلکہ اسے محض رمزو کنایہ سمجھا جاتا تھا بعض مذہبی رسوم میں پروہت جانوروں کے مصنوعی چہرے لگا کر دیوتاؤں کا پارٹ اداکیا کرتے تھے اس کا مقابلہ ہم تبت کے منہ ہی ناچوں سے کرسکتے ہیں۔ دیوتاؤں کا پارٹ اداکیا کرتے تھے اس کا مقابلہ ہم تبت کے منہ ہی ناچوں سے کرسکتے ہیں۔

اگر چہ اہل مصر، تدن کے دوسر<u>ے</u> شعبو<mark>ں میں کافی ترقی کرگئے تھے لیکن مذہب کے معا</mark>ملہ میں بہت پیچھے تھے۔ان میں کثرت پرستی انتہا کو پہنچ گئی تھی۔ تخمینہ کیا گیاہے کہ اہل مصر کے تقریباً دوہز ار دوسو معبود تھے۔ان میں سے ہر ایک کا ایک خاص جانور تھا۔ مصری معبودوں اور ان کے مخصوص حانوروں کی ایک مختصر فہرست یہ ہے:

| د یوی      |                | د يو تا |          |  |  |
|------------|----------------|---------|----------|--|--|
| <u>ئ</u> ے | <b>آئی سیس</b> | بيل     | 1 اوسريز |  |  |
| <u>ئ</u> ے | ہاتھور         | باز     | 2 ہورس   |  |  |
| بلی        | باست           | گدھا    | 3 سیت    |  |  |
| گدھ        | منيتھ          | گیژر    | 4 انوبیس |  |  |

| خدا مبر | 30    |        | Ų      | نگابر |
|---------|-------|--------|--------|-------|
| سانپ    | رانوت | گبریله | پتاح   | 5     |
| بچيو    | سرک   | لقالق  | تھو تھ | 6     |
| شرنی    | سيخيت | گر     | سيبك   | 7     |

ان میں بیشتر کا جسم انسان کا اور سر حیوان کا تھا۔ بعض عالموں کا خیال ہے کہ مصر کے تمام وہ دیو تا جن کے حیوانی سر بھے مصر والوں کے اپنے تھے اور جن کے سر حیوان کے ناتھے وہ باہر سے آئے تھے۔ چنانچہ اس بات کے کافی شواہد موجو دہیں کہ او سریز اور آئی سس کی پر ستش ملک شام سے آئی تھی اسی طرح پتاح جس کا سر انسان کا بنایاجا تا تھاسامی قوم کا معبود تھا، جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہو تا ہے اس کے نام کے معلیٰ ''کھولنے والے '' کے ہیں۔ (عربی مفتاح بہ معلیٰ ''کنجی'')
سے ظاہر ہو تا ہے اس کے نام کے معلیٰ ''کھولنے والے '' کے ہیں۔ (عربی مفتاح بہ معلیٰ ''کنجی'')
او سریز کا او تار مانا جاتا تھا۔ اس کے شاخت کے لئے چند نشانیاں مقرر تھیں جس بیل میں وہ اوسریز کا او تار مانا جاتا تھا۔ اس کے مندر میں لاکر رکھ دیاجاتا تھا۔ اور اس کا دیو تا کی طرح احترام علامتیں پائی جاتیں وہ اور بی حال تمام دو سرے جانوروں کا تھا۔ ہر دیو تا کے مندر میں مخصوص جانور رہا کرتے تھے جن کی پر ستش کی جاتی تھی اگر چہ بعد میں اعلی معبدوں سے اس حیوان پر ستی کا خاتمہ کرتے تھے جن کی پر ستش کی جاتی تھی اگر چہ بعد میں اعلی معبدوں سے اس حیوان پر ستی کا خاتمہ ہو گیالیکن جانوروں کی عزت میں فرق نا آیا۔ بعض صور توں میں جانوروں کو مارنے کی سز اموت تھی اور جانوروں کی حفاظت کا اس قدر خیال قدر خیال تھی کہ دو شہر وں میں عرصہ تک صرف اس لئے جنگ ہوتی رہی کہ ایک شہر والوں نے مگر کو مار ڈالا تھی کہ دو شہر وں میں عرصہ تک صرف اس لئے جنگ ہوتی رہی کہ ایک شہر والوں نے مگر کو مار ڈالا

## تھاجس کی دوسراشہر پرستش کر تا تھا۔ فطر**ے** پرستی

یہ بتانامشکل ہے کہ اہل مصر میں پہلے مناظر فطرت کی پرستش کارواج ہوا یاحیوان پرستی کا۔ بہر حال ان کے معبود ان فطرت میں خاص بہ تھے۔

1 نوط (آسان کی دیوی) 2 سیب (زمین کا دیوتا) 3 تھوتھ (چاند کا دیوتا) 4 آئی سیس (چاند کی دیوی) 5 بالی (رودِ نیل کا دیوتا) 6 سیت (خداوندِ ظلمت) 7 اوسریز (خداوندِ نور) 8 ہورس (سورج دیوتا) 9 را (سورج دیوتا) 7 مرماچس (سورج دیوتا) 11 آمن (سورج دیوتا) 12 آئن (سورج دیوتا)

اس مختصر فہرست پر نظر ڈالنے سے معلوم ہو گا کہ سورج مصریوں کا خاص معبود تھا جس کی نما ئندگی مختلف دیو تاکرتے تھے۔اُن کی مذہبی روایتوں کو خالقِ عالم کی حیثیت حاصل ہے۔ آئی سس اس کی بیوی تھی اور ہورس اس کا بیٹا۔ یہ مصریوں کی تثلیث تھی۔

### بادستاه يرستي

مصر میں باد شاہوں کو سورج دیو تا کا او تار ماناجاتا تھا۔ فراعتۂ مصر اپنے کو "سورج کا بیٹا" کہتے تھے۔ اور ان کی دیو تاؤں کی طرح تعظیم کی جاتی تھی اگرچہ اسلامی روایات میں فرعون کا خدائی کا دعویٰ کرناظاہر کیاجاتا ہے۔ لیکن تاریخی اعتبار سے اس قول میں تین غلطیاں ہیں۔ 1۔ فرعون کوئی ایک شخص ناتھ بلکہ ہر بادشاہ کالقب تھا۔

2۔ کسی فرعون نے خداہونے کا دعویٰ نہیں کیااور ناکوئی شخ<mark>ص پیر باور</mark> کر سکتا تھا کہ وہ دنیا درات

کے خالق اور موت سے مشتثیٰ ہیں۔

3۔مصر میں خالص توحید کاوجو د ناتھا۔ فراعنہ مصر جب توحید کے تخی<mark>ل ہی سے نا آشا تھے تو</mark> وہ خدائے واحد ہونے کا دعو<mark>یٰ کیسے کر سکتے تھے ؟۔</mark>

### حيات بعب دِممات

اہل مصر کا یہ عقیدہ تھا کہ مرنے کے بعد انسان کی روح بر قرار رہتی ہے اور اس کا تعلق جسم سے بھی قائم رہتا ہے۔ اس خیال کے پیش نظر انہوں نے لاش کو حنوط کرنے کا فن ایجاد کیا اور خاص قسم کے مقبرے (اہر ام) بنائے ان کا عقیدہ تھا کہ جب کوئی آدمی مرجاتا ہے تو اس کی روح کو توات یعنی دو سری دنیا میں ایک خوف ناک سفر کے بعد او سریز کے انصاف کے کمروں میں پنچنا پڑتا ہے۔ کتاب الموتی (Book of Gates) اور کتاب الا بواب (Book of Gates) اس بات کی ہدایت کے لئے لکھی گئی تھیں کہ دو سری دنیا کے سفر میں ارواح خبیثہ سے کیول کر بچا جائے جب روح او سریز کے سامنے پہنچتی تھی تو وہاں تین محاسب ہوتے تھے۔

ا۔اوسیریز ۲۔انوبیس سے تھوتھ

انصاف یوں ہو تا تھا کہ انسانی اعمال تر ازو کے ایک پلے میں رکھے جاتے تھے اور دو سرے پلے میں شتر مرغ کاپر، جونیک کر داری کی علامت تھی۔اب اگر دونوں پلے برابر ہوتے توروح کو جنت میں جھیج دیاجا تاور نہ اسے ایک جانور کے سامنے ڈال دیاجا تا تھا جسے"مر دہ خور" کہتے تھے۔

۱ - اوسریز کامقابله ہندؤوں کے ملک الموت یم سے کیاجاسکتا ہے۔

یہ جانور شیر ، مگر اور دریائی گھوڑے کامر کب تھا۔

### انسانوں جیسے دیو تا

دیو تا،انسانوں،حیوانوں،پودوں وغیرہ کی صورت اختیار کرسکتے تھے انہیں غذا کی ضرورت تھی اور قربانی میں انہیں کھاناپانی پیش کیاجا تا تھااور کپڑے زیور وغیرہ بھی دیو تاؤں کی نذر کئے جا تے تھے۔ دیو تاؤں کے رہنے کے لئے منادر اور عمادت گاہیں بنائی جاتی تھیں۔

انسانوں اور دیو تاؤں کا تعلق لین دین کا ساتھا۔ عابد معبود کی ضرور توں کا خیال رکھتا اور معبود عابد کو ساوی تحفی ، زندگی ، صحت ، بردمندی، خوشی اور فتح وغیر ہ عطا کرتا۔ مندروں کی ابھر ی ہوئی تصویروں میں باوشاہوں اور دیو تاؤں کے روبرو معاہدہ کرتے یا آپس میں تحفے تبدیل کرتے د کھایا گیاہے۔

بھوک پیاس کے علاوہ مصر کے دیو تاریخ وراحت کو بھی محسوس کر<mark>تے</mark> تھے۔وہ بیار بھی پڑتے تھے۔ بوڑھے بھی ہوتے اور مرتے بھی تھے۔

ھکمر ال خاندان کے باد شاہ<mark>ول نے ممفس کے قرب وجوار میں اس کے متعدد مع</mark>ابد بنوائے تھے اور اسی وقت سے فراعنہ مصرا<mark>پنے</mark> کو"راکا بیٹا" کہنے <u>لگے۔ راکو دیو تاؤں اور ان</u>سانوں کا باد شاہ مانا جاتا تھا۔

## د بو تاجاد وٹونے کا تابع

مصر میں ابتداہی سے سحر وافسوں کوبڑی اہمیت حاصل تھی چنانچہ پانچویں اور چھٹے حکمر ال خاندان کے اہر ام پر جو کتے ہیں وہ سب سحر وافسون پر مشتمل ہیں ان کا منشاد یو تاؤں کو اس بات پر مجبور کرنا تھا کہ وہ مرنے والوں کو دوسری دنیا میں ایک پُر مسرت زندگی بخشیں۔ کتاب الموتیٰ تیار کرنے کا یہی مقصود تھا۔ بیار یوں کے علاج میں (جنہیں ارواح خبیثہ کا نتیجہ سمجھاجا تا تھا) صحیح منتز کو صحیح طور پر پڑھنا ضروری سمجھاجا تا تھا۔ طب کی کتابوں میں یہ منتز بھی شامل کئے جاتے سے اس ساحر کوجو منتزوں کو زبانی یا کتاب سے صحیح طور پر پڑھ سکے۔ مصری ساج میں بڑی عزت حاصل تھی اور ہر شخص سے توقع کی جاتی تھی کہ وہ خاص خاص منتزوں کو زبانی یاد کرے تا کہ مرنے کے بعد دوسری دنیا میں ان کا استعال کرکے ارواحِ خبیثہ کو دفع کر سکے۔ تعویذ بھی اسی خیال کے بیش نظر رکھے جاتے تھے۔ جن کے پائی وہ تعویذ ہوتے ان کی حفاظت کرنے کے لئے خیال کے بیش نظر رکھے جاتے تھے۔ جن کے پائی وہ تعویذ ہوتے ان کی حفاظت کرنے کے لئے خیال کے بیش نظر رکھے جاتے تھے۔ جن کے پائی وہ تعویذ ہوتے ان کی حفاظت کرنے کے لئے

د یو تا مجبور تھے اور بری روحیں ان کا کچھ نابگاڑ سکتی تھیں۔

## د يو تاؤل كى خوىشامد

زمانہ مابعد میں مصرکے غریب طبقہ میں بیہ خیال پیدا ہوا کہ اگر دیو تاؤں سے التجااور التماس کی جائے تو وہ انسانوں کی ضرور مد د کرتے ہیں۔ بیہ چیز ۱۲۰۰ق م کے تھیبیس کے کتبوں میں خصوصیت سے نظر آتی ہے۔ اس خیال کے پیش نظر بعض دیو تاؤں کے بہت سے کان بنائے جاتے تھے تاکہ وہ ہر ایک کی گزارش کو من سکیں۔

### دوبڑے معبور

مصرکے تمام دیوی دیو تاؤ<mark>ں میں آمن راکام تبہ سب سے بلند ت</mark>ھاوہ زر خیزی و بارآوری کا دیو تا تھا، جنگ کا دیو تا تھا، سورج اور دریائے نیل کا دیو تا تھا، دیو <mark>تاؤں</mark> کا بادشاہ اور دنیا کے بادشاہوں کا آ قاتھا۔وہ نظر آنے والی اور نظر نا آنے والی دنیاؤں کامالک تھاوہ کا ئنات کی پر اسر ار روح اور مخفی خالق تھا۔

اسی طرح ممفس کے پتاح کا تصور بھی خدا<mark>کے تصورسے قریب تر تھا۔ مصر</mark>ی روایات کے مطابق اس نے ہتھوڑے <mark>سے پیٹ کرلوہے کا آسان بنایا اسے کمہار کے چاک کا موجد مانا جاتا تھا جس پر اس نے سورج چانداور پہلے مر داور عورت کو بنایا۔</mark>

مصربوں کاعقیدہ تھا کہ وہ ایک پہاڑ پر بیٹ<mark>ھاہے۔اس کا سر آسمان کوروکے</mark> ہے اور اس کے پیر تحت الارض تک پہنچتے ہیں۔ گویاوہ ساری دنیا کا دیو تاہ<mark>ے۔اس کے بارے می</mark>ں ایک شاعر کہتا ہے: "کسی باپ نے مخچھے پیدا نہیں کیا اور ناکسی مال نے مخچھے جنم دیا تو نے خود اپنے

کو ہنایا، بغیر کسی دو سر <sup>کی جس</sup>تی کی مد د کے " سر

پیدائش عالم کے بارے میں دو نظریئے تھے ایک توبیہ کہ دنیا ایک خاص قسم کے مادے سے پیدائش عالم کے بارے میں دو نظریئے تھے ایک توبیہ کہ دنیا ایک خاص قسم کے مادے سے پیداہو کی ہے۔ اسے " مادی وحدت " (Materialistic Monoism) کہتے ہیں۔ بعد کو دماغ کے مرتبہ مادے سے برتر مانا گیا اور یہ عقیدہ پیداہوا کہ قدرت کی بے جان قوتیں ایک برتر دماغ کے زیرِ اثر ہیں جو علت ادلی ہے اسے "قصوری وحدت" (Idealistic Monoism) کہتے ہیں۔ بابل، ہندوستان اور مصر قدیم میں یہ خیال بایاجا تا تھا۔

ایک فرعون کی پیغمبری

جب آمین حوطیپ سوم نے وفات پائی تو اس کا کم سن بیٹا آمین حوطیپ چہارم ( ۱۳۷۵۔ www.RealisticApproach.org

۱۳۵۸ ق م) تخت نشین ہوا جس نے باوجو داس کے کہ صرف کا سال حکومت کی اور ۲۰سال کی عمر میں مرگیا۔ تاریخ عالم میں ایک بہت بڑی فد ہجی تحریک چلائی۔ اس نے حکم دیا کہ اس کی قلمرو میں ہر جگہ صرف آٹن (Aton) یعنی آفیاب کی پرستش کی جائے۔ پر انے دیو تاؤں کے منادر (جن میں کارناک کا آمین راکا مندر بھی شامل تھا) بند کردیئے گئے۔ یہی نہیں بلکہ دیواروں پر سے دوسرے دیو تاؤں کے نام بھی مٹادیئے گئے۔ اور دارالحکومت تحسیس سے آمر نہ (موجودہ تل الآمر نہ) منتقل کردیا گیا۔ آبین حوطیب نے اپنانام بھی بدل دیا۔ (اس کے نام کے معنی ہیں "آمین آرام کر تاہے") اور اختائن رکھاجس کے معنی ہیں "آٹن مطمئن ہے"۔

آٹن کی عبادت نئی ناتھی لیکن اس کا تصور ضرور نیا تھا۔ سورج دیو تا کی پرستش سارے ملک میں عام تھی لیکن وہ سراسر خرافات کا مجموعہ تھی۔ اخناٹن نے آفتاب کی افادیت پر زور دیا۔ حیات بعد ممات کے بارے میں مصریوں میں جو ہیت ناک تصورات پائے جاتے تھے انہیں بھی اخناٹن نے اپنے مذہب میں کوئی جگہ نادی اخناٹن کا خیال تھا کہ جب انسان مرجا تا ہے تو اس کی روح ایک غیر مادی صورت میں بر قرار رہتی ہے۔ عمواً جنت کے خواب آور کمروں میں آرام



کرتی ہے اور مجھی مجھی سامیہ کی صورت میں زمین کے ان مقامات کو دیکھنے چلی آتی ہے۔ جنہیں وہ اپنی زندگی میں بہت عزیز رکھتی تھی۔ روح اب مجھی خوشگوار دھوپ چڑایوں کے نغموں اور پھولوں کی خوبصورتی سے لطف اندوز ہوسکتی تھی ، بدکار روحوں کے لئے دوزخ کا کوئی ذکر نہیں کیونکہ اختاش کے نزدیک خداکسی بھی مخلوق کو خواہ وہ کیساہی گنہگار کیوں ناہو دائمی اذبیت میں مبتلا نہیں کرسکتا بدروحوں کے لئے ایک ہی سزاتھی لینی مرنے کے بعدوہ ہمیشہ کے لئے فناہو جائیں۔ مرنے کے بعدوہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے فناہو جائیں۔ اختاش نے آئی کا کوئی مجسمہ بھی بنانے کی

اجازت نادی۔وہ خدا کو بے شکل وصورت بتا تا تھاا یک قسم کا الٰہی جو ہر جو ساری فضامیں پھیلا ہوا ہے۔ اس کا نظریہ ایک عجیب چیز تھی جو ناصرف اپنے اعلیٰ ظر فی کے لحاظیے قابلِ قدر تھا بلکہ اس

www.RealisticApproach.org

میں سائنسی طور پر کافی صحت تھی۔اس سے پہلے کسی بھی شخص کے دل میں یہ خیال پیداناہوا کہ آفتاب اپنی شعاعوں کے ذریعہ عمل کر تاہے اور وہی حیات، حسن اور توانائی کامنیع ہے۔

ملک گیری اور خونریزی آٹن پر ستی کے خلاف تھی۔اخناٹن کے بعض محکوموں نے بغاوت کر دی،ایشیائے کو چک کی حطی قوم نے شام پر قبضہ کر لیااور فلسطین پر عبرانیوں نے حملہ کر دیااور

کی۔ آمر نہ کو چھوڑ دیا تھیبیس د<mark>وبارہ مصر کا دارالحکومت ہو گی<mark>ااور آمین کے بچاریوں کو اپنا کھویا</mark> ہوااقتدار مل گیا۔اخنام<sup>ٹن</sup> کوبدمعاش اور بدعتی قرار دیا گیا۔اور اس کی <mark>ممی (</mark>حنوط شدہ لاش) کی بے حرمتی کی گئی۔</mark>

آر تھر ویگل فرماتے ہیں:

" تو ہمات کے زمانے میں اور ایک ایسے ملک میں جہاں معبودوں کی کثر<mark>ت انتہاکو</mark> پہنچ گئی تھی اخناٹ<mark>ن نے ایک ایساوحدت پرست مذہب ایجاد کیا جو پاکیز</mark> گی میں صرف عیسائی مذہب کے بعد دوسر اتھا"۔

لیکن تمام ماہرین مصریات اس بات پر متفق نہیں ہیں کہ اختائن کوئی بہت بڑا نہ ہبی معلّم تھا۔ بعض تو یہاں تک کہتے ہیں کہ وہ ایک گمر اہ متعصب تھا جس کی لاعلمی اور کٹرین نے ملک کو تباہ کر دیا جس نے اپنے وفادار خاد موں کو شام اور فلسطین میں قتل ہونے کے لئے چھوڑ دیا اور اپنی رعایا پر ایک ایسا مذہب مسلط کر دیا جس سے وہ سخت نفرت کرتی تھی۔

# حطی و مینقی مٰداہے۔

فتظی مذہب

حطی قوم کے عروج کا زمانہ ۲۰۰۰ سے ۱۲۰۰ ق۔ م ہے یہ لوگ ایشیائے کو چک اور شام میں آباد تھے ان کا درا لحکومت بوغاز کوئی تھا۔ جہال سے ماہرین آثار نے ۲۰۰۰ امٹی کی تختیاں بر آمد کی ہیں جن کے کتبے پیکائی رسم خط کے ہیں۔ ان کتبوں سے حطیوں کی تاریخ، قوانین اور مذہب پر خاص روشنی پڑتی ہے۔ علاوہ ازیں حطی مذہب کا علم ان حجری نقوش سے حاصل ہو تا ہے جوان کے معابد اور بعض دیگر مقامات سے بر آمد ہوئے ہیں۔

اس قوم کا خاص معبود آفتاب تھا جسے بجائے دیوتا کے دیوی مانا جاتا تھا۔ واسلی کیا (Vaslikaya) کے ایک نقش میں سورج دیوی کو تیندوں یا چیتے پر اپنے خادموں کے جھر مٹ میں اسادہ دکھایا ہے۔ اس کے مقابل اس کا شوہر تعیشب یعنی طوفان کا دیوتا بیل پر اپنے خادموں کے در میان کھڑ اہے۔

کتبوں کے پڑھنے سے معلوم ہو تاہے (ان کی زبان ہن<mark>دیور پی شاخ سے تعلق</mark> رکھتی ہے اور لاطنی سے مشابہ ہے) کہ لوگوں نے بہت سی مذہبی رسمیں بابل اور آشوریہ والوں سے حاصل کی تھیں۔اسی طرح بیدلوگ سریانی معبود حداو کی پرستش کرتے تھے۔

یہ لوگ ارواحِ خبیثہ پر بھی اعتقاد رکھتے تھے جن سے بچنے کے لئے سحر وافسوں سے کام لیاجا تا تھا۔ بیاری کو دور کرنے اور زر خیزی کوبڑھانے کے لئے کچھ توہم آمیز رسوم ادا کی جاتی تھیں۔ فنیقی مذہب

فنیقی قوم بحر متوسط کے مشرقی ساحل پر آباد تھی اور انہی کے نام پر یہ علاقہ فنیقیہ (
Phoenicia) کہلاتا تھا۔ اس کی پشت پر کوہ لبنان واقع تھاجو انہیں ہیر ونی حملوں سے محفوظ رکھتا
تھااور جس کے جنگل ان کے جہازوں کے لئے لکڑی مہیا کرتے تھے۔ لبنان کے دوسری طرف
بنی اسر ائیل آباد تھے جو اہل فنیقیہ کی طرح سامی النسل تھے۔ یہ دو قومیں تقریباً ۲۰۰ ساق میں
ساحل بحرین (جنوبی عراق) سے ہجرت کرکے آئی تھیں۔

فنیقی قوم نے جو دنیا کی زبر دست قوم تھی اپنے ملک سے دوسرے ملکوں (بحر متوسط کے کنارے کنارے) میں نو آبادیاں قائم کرلی تھیں فینقیہ میں اس نے دوزبر دست تجارتی شہر صور (Tyre) اور

صیدون(Sidon) آباد کئے تھے۔علاوہ ازیں بائبلس (Byblos) بھی ان کاایک مشہور شہر تھا۔ مستوری

اہلِ فنیقیہ کی زبان عربی سے مشابہ تھی ان میں شالی سامی رسم خط مستعمل تھا جو عربی ، عبر انی ، سریانی اور پورپی رسم خط کا ماخذ تھا ، ۵۸۲ ق م کلد انی حکمر ال بخت نصر نے فنیقیہ کو فتح کرلیا اور صور کوبر باد کر دیا۔ صور کی بر دبای کے بعد فنیقی قوم کا زوال شر وع ہو گیا جے سکندر کی

فتوحات نے مکمل کر دیا۔

#### ابتداء

بعض مستشر قین کاخیال ہے کہ ابتداء میں بہ لوگ غالباً موحد سے اور ایک قوت خلاّق کے قائل سے ۔ اسے وہ ایل (اعلیٰ) رام یار من (بلند) بعل (آقا) میلیک یامولخ (بادشاہ) ایلیون (برترین) ایڈونائی (میر اآقا) بیل سامن (آقائے فلک) وغیرہ ناموں سے پکاتے سے ۔ وہ اسے مادہ سے بالکل جدامانتے سے اور یہ سجھتے سے کہ اس نے سب مادی چیزوں کو بنایا اور ہر شے کو پیدا کیا لیکن جلد ہی اس عقیدہ میں تبدیلی پیدا ہو گئ اور مختلف دیو تاؤں کی پرستش ہونے لگی جن میں سے بعض بابل سے لئے گئے جیسے اشتر اور بعض مصر سے جیسے تھوتھ اور آمین ، اس طرح خدائے واحد (ایل "اعلیٰ" یا ایلیون "برترین ہتی ") کا تصور پارہ پارہ ہو گیا اور ہر پارہ ایک جدامعبود بن گیا۔ لیکن تمام دیوی دیو تاؤں میں بعل اور استار نہ کو خاص امتیاز حاصل تھا۔ بعل دیو تا تھا۔ یقین کے ساتھ نہیں کہا جاسکتا کہ بعل اور بعل یقینا کے ساتھ نہیں کہا جاسکتا کہ بعل اور بابلی بیل (Bel) میں کیا تعلق تولید و تخلیق سے بھی تھا۔

زمانہ قدیم میں بعل کی پوجا(صور اور اس کی نو آبادیوں میں) بغیر بت کے کی جاتی تھی لیکن بعد میں اس نے شدید بت پرستی کی صورت اختیار کر لی۔ اس کابت بیل پر سوار و کھایا جاتا تھا کیونکہ بیل تولیدی قوت کامظہر اتم تھااور اس کے ہاتھوں میں انگور کے خوشے اور انار ہوتے تھے اسے آسان کا حکمر ان مانا جاتا تھاجو زمین کو حاملہ کرتاہے اس کے انسانی چہرے کے گرد کرنوں کا حلقہ ہوتا تھا۔

بعل کی عزت میں لوبان جلانے کے علاوہ کی قربانی بھی کی جاتی تھی اور شاید گھوڑے بھی

ذنے کئے جاتے تھے۔ لیکن خاص قربانی بچوں کی ہوتی تھی۔ یہ ہول ناک رسم اس تخیل پر مبنی تھی کہ بنے والدین کے لئے سب سے بیاری شے تھے۔ اور پاک اور معصوم ہونے کی بناء پر ان کی قربانی دیو تاکا غصہ فرد کرنے کے لئے زیادہ کار گر ہوتی تھی بچوں کی قربانی کا یہ طریقہ تھا کہ مولک کا بت جو دھات کا بناہو تا اندر آگ جلا کر گرم کیا جاتا اور بچوں کو اس کے بھیلے ہوئے ہاتھوں میں دے دیتے جو ہاتھوں سے لڑھک کر اس کی آتیں گود میں جاگرتے۔ والدین بخوش کی ہم ہلا بلکہ اکلو تابیٹا بھی قربان کر دیا جاتا تھا۔ بچوں کو بہلا کی جبلا بلکہ اکلو تابیٹا بھی قربان کر دیا جاتا تھا۔ بچوں کو بہلا کھیلا کرچپ کر ادیتے کیونکہ جھیٹ چڑھائے جانے والے بیچ کورونانہ چاہئے تھا اس کے چیخنے کی آواز کو بانسریوں اور نقاروں کی آواز سے دبادیا جاتا تھا پلوٹارچ کے بیان کے مطابق مائیں قریب بھی کھڑی رہتیں اس طرح کہ ناتو ان کی آئھوں میں آنسو ہوتے اور نالبوں پر آہ وزاری۔ اگر وہ سسکیاں بھر تیں تو قربانی کی عزت جاتی رہتی یہ قربانیاں یاتو سالانہ کسی مقررہ دن میں ہوتیں یا پھر کسی مصیبت کے وقت دیو تاکا غصہ فروکرنے کے لئے۔

آ<mark>ستار تد دیوی:</mark> بیرزمین، پانی اور چاند کی دیوی تھی۔چاندسے تعلق ہونے کی بناء <mark>پراس</mark>ے آسان کی ملکہ اور ستاروں کی حکمر ان مانا جاتا تھا۔ بعل اس کاشوہر سمجھاجا تا تھااور عور توں می<mark>ں وہ زر خیز</mark> کی وبارآ ور ی کی دیوی سمجھی جاتی تھی۔ اسی لئے اس کی عبادت شہوت پر ستی او<mark>ر جنسی ہوس رانی پر م</mark>بنی تھی۔

اس کابت یوں بنایا جاتا کہ ہاتھ میں عصائے شاہی اور تک<mark>لا ہوتا، کمر میں پڑ</mark>کا اور سر پر کرنوں کا تاج پاسینگ جو ہلال کی علامت تھے۔ کبھی اس کے سرپر ایک فیمتی پت<mark>ھرر کھاجا</mark> تاجس سے رات کو سارا

مندر جگمگااٹھتا،اس کاسنہرابت بعل کے ساتھ ایک رتھ میں پھرایاجا تاجس میں شیر جتے ہوتے۔ استاریتہ کی پرستش دوسری طرح ایک مخر وطی ستون کی صورت میں بھی کی حاتی تھی۔ جسے

اشیر اکہتے تھے۔خیال کیاجا تاہے کہ وہ اشور یوں کا "مقدس درخت" تھا جے عموماً مندروں میں نصب کیاجا تا تھا۔ (۲سلطین باپ۱۲، آیت ۷، باپ۳۲، آیت ۱)

افاکا(Aphaca) میں اس کامندرزروجو اہر سے پر رہتا تھا یہاں تک کہ کریسیس (Crassus) کو ہاں کے سونے چاندی کے کل بر تنوں اور دیگر اشیاء کو تولنے میں کئی دن لگے۔ مندر کے صحن میں مقدس جانور پلے ہوئے تھے اور ایک تالاب میں مقدس مجھلیاں۔ ان کے علاوہ بانسری بجانے والوں اور مجذوب عور توں کی بھی کثیر تعداد موجو در ہتی تھی۔

ا- كنعان ميں بعل كانام ملك يامولك تھا۔

بہار کے تہوار میں جے " مثغلوں کا جشن " کہتے تھے، لوگ جوق در جوق شریک ہوتے، بڑے بڑے در خت جن میں قیمتی پڑھاوے لئلے ہوتے جلائے جاتے تھے بچوں کی بھی قربانی کی جاتی تھی انہیں چڑے کے تھلوں میں بند کر کے مندر کے بلند ترین مقام سے فرش پر پٹک دیا جاتا تھا اور یہ بیان کیا جاتا تھا کہ ان میں بچے نہیں ہیں بلکہ بچھڑے ہیں۔ صحن کے اگلے جھے میں دو زبر دست لنگ نصب تھے ۔ ڈھووں، بانسریوں اور گیتوں کے بیجان انگیز شور میں مجذوب عور تیں جنہیں گیلی (Galli) کہتے تھے اپنے بازوؤں کو زخمی کر تیں اور تماشائی بھی بر تنوں کے ٹوٹے ہوئے مگر وں سے جواسی منشاسے قریب ہی ڈال دیئے جاتے تھے اپنے آپ کوزخمی کرتے۔ خونچکاں حالت میں وہ شہر میں دوڑتے پھرتے اور لوگ انہیں پہننے کو زنانہ لباس دیتے کیونکہ وہ شبچھتے تھے کہ اب یہ بھی دیوی ہوگئے ہیں۔

ثانوی معبود: ان کے علاوہ بعض ایسے دیوی دیو تاؤں کی پرستش کرتے تھے جنہیں ثانوی حیثیت حاصل تھی۔ ثانوی معبود ہے تھے:

ا- ای<mark>ل یاال:</mark> شروع میں خدائے تعالیٰ کانام تھا جے بعد میں ایک معمولی معبود بنادیا گیا۔ کار تھیج میں اسے خصوصیت کے ساتھ پو جاجاتا تھا۔ ایل کامقابل<sub>یہ</sub> یونانی اپنے کرونوس سے اور روم

والے سیٹرن سے کرتے تھے۔ ۲- مملکارتھ: اسے ایک ایک کتے میں بعل صور یعنی

"صور کا آقا" کہا گیا ہے۔ اسے شہر کا محافظ وسرپرست ماناجا تا تھا۔ یونانیوں نے اسے اپناہر قلبیں سمجھ لیا(ناجانے کیسے ہی اور فنیقیوں نے بھی اسے تسلیم کرلیا۔ چنانچہ ان فنیقی سکّوں پر جو یونانی سکّوں کی نقل میں بنائے گئے تھے اکثر ہر قلبیں کی شہیر نظر آتی ہے گویاوہ ان کے شہر کا معبود ہو۔)

۳- د جون یادا گن (Dagan) غیر ملکی معبودوں میں سے ایک تھا جسے فنیقیوں نے اپنا لیا تھا (اسمو ئیل, باب ۵ آیت ۲ میں اس کا ذکرہے) عام طور پر تسلیم کیا جاتا ہے کہ اس کی صورت مجھلی کی تھی 'اور اس کے بجاری اس کے مندر میں مجھلی



کی کھال اوڑھ کر جاتے تھے۔ اس کی تائید اس بات سے ثابت ہوتی ہے کہ اس کے نام کا تعلق عبر انی زبان کے لفظ" دج" سے مانا جاتا ہے جس کے معنی مچھلی کے ہیں۔ فلسطینیوں میں اس مقام بہت بلند تھا۔ فنیقیہ میں وہ ایک چھوٹے در جہ کا معبود تھا اور اسے فیلو کی سند پر فنیقی معبودوں میں شامل کیا گیاہے۔

ہے حداد (Hadad) ادادیاادود ایک سریانی معبود تھا جسے اہل فنیقیہ سورج مانتے تھے لیکن زیادہ اہمیت نادیتے تھے۔

۵- ایڈونیس (Adonis) یازیادہ صحیح ایڈونائی کے معنی "میرے آتا" کے ہیں۔ زمانہ قدیم میں شاید بعل کالقب تھالیکن بعد میں یہ سورج دیوتا یااس کی ایک خاص حالت کا نام ہو گیا۔ جاڑوں میں جب سورج شالی نصف کرے ہے جنوب کی طرف مائل ہو تاتویہ سمجھا جاتا کہ وہ وقتی طور پر م گیاہے۔ اسے ایڈونیس کی موت سے تعبیر کرتے۔

دراصل ایڈونیس اس مشہور بابلی روایت کا ہیروہ جو "فسانہ تموز واشر" کے نام سے مشہورہ وہ تموزکا مقابل ہے اور اشر ہی کو اہل فنیقیہ، اسارتہ کتے تھے۔ اشر کا تعلق زہرہ سیارہ اور حسن وعش سے مانا جاتا تھا۔ ایک روایت کے مطابق جو "رقص ہفت نقاب" کے نام سے مشہور ہے، وہ این مر دہ شوہر متموز کو زندہ کرنے کے لئے پاتال لوک میں آبِ حیات لینے جاتی ہے، اسے مر دول کی دنیا کی ملکہ الاتو تک پہنچنے کے لئے سات دروازوں سے گزرنا پڑتا ہے۔ وہ ہر دروازے پر مجور کی جاتی ہے۔ وہ آخری دروازے پر میخوت کے تی سات مر دول کی میں زمین کی زر خیزی و دروازے پر میخوت کے اس کی غیر موجود گی میں زمین کی زر خیزی و بارآ وری ختم ہو جاتی ہے۔ کیاں جب وہ واپس آتی ہے نیچر دوبارہ زندہ ہو جاتی ہے۔

۲-صادق(Sadyk) لیعنی عدل وانصاف کامجسمه به

2- اشیمن (Eshmun): صادق کا آٹھوال بیٹا تھا، فنیقی روایات کے مطابق وہ ایک خوبصورت نوجوان تھا جو شکار کاشو قین تھا۔ استار تہ دیوی اس کی محبت میں مبتلا ہو گئ اور وہ یقیناً اسے ناجائز تعلقات قائم کرنے میں کامیاب ہو گئ ہو گی اگر اس نے بچنے کے لئے اپنے آپ کو آختہ ناکر لیا ہو تا۔

۸- کابیری یا کبیری (Kabeiri): به معنی "بڑے معبود "کہتے ہیں انہوں نے پہلے پہل دھات کی چیزیں بنانامعلوم کیا اور جہاز بنائے اس لئے جہاز رانی کے دیو تا اور دھات کے کام کے

نگهبان ماناجا تا تفاانهیں بونا اور جسماِنی لحاظ سے ناقص د کھایاجا تا تھا۔

9- ڈرکیٹو (Derketo) غالباً فلسطینی معبود تھی نا کہ فنیقی اس کی عبادت کا خاص مر کز اسکالن (Ascalon) تھا۔ اسے فلس ماہی سے ڈھکا ہواد کھا یا جاتا۔ اسے ہم استار تہ کی طرح فطرت کی دیوی مان سکتے ہیں۔

• ا-اونکا(Onca) ایک دیوی تھی ۔ یونانی اس کا مقابلہ اپنی اتھینے (Athene) سے کرتے تھے جو عقل دیوی تھی۔

11- بیلٹس (Beltis) یہ بابل کی دیوی تھی جس کی پرستش بحیرہ رو، کے ساحل تک پھیل گئ تھی۔ ان کے علاوہ اہل فنیقیہ بعض غیر ملکی معبودوں کی بھی پرستش کرنے لگے تھے جن میں مصری معبود اوسریز، آمین اور تھوتھ خاص تھے۔ آمین کو "حمن" کہتے تھے اور اسے بعل کے مماثل ماناجا تا تھا۔

### اخلاقي انحطاط

ان کے مذہب میں ایک طرف تو ہے باک مذہبی عیاشیاں پائی جاتی تھیں اور دوسری طرف مافوق البشر قوتوں کی برہمی دور کرنے کے لئے انسانی قربانیاں، لبنان میں دریائے ایڈوینس کے منبع کے قریب افاکا (Aphaka) میں مذہبی عصمت فروشی نے اتہائی شرم ناک صورت اختیار کر کی تھی اور اس کی نو آباد ہوں میں نا گہائی آفت کے وقت انسانی قربانی کاعام رواح ہو گیا تھا۔ اس طرح کے خونی مر اسم نے ان لوگوں کے دلوں میں انتہائی شختی پیدا کر دی۔ بجائے اس کے سودا گری اور تجارت سے ان کی طبیعت میں نفاست اور نرمی پیدا ہوتی، وہ اپنے قید یوں کے ساتھ بہت بے رحمی کابر تاؤ کرتے تھے۔ بحری ڈاکہ زنی، اغوا اور بردہ فروشی کے سلسلہ میں دیگر وحشت ناک حرکات ان کی فطرت کا جزوبن گئی تھیں۔

ان کے پہال موت کو عام طور سے "ہستی کے نیست ہونے کا وقت " کہا جاتا تھا مرنے والے ایک "عالم خموثی میں چلے جاتے تھے " اور " گونگے " ہوجاتے تھے ۔ ان کی روح فنا ہوجاتی "اور گزرے ہوئے دن کی طرح " ناپید ہوجاتی تھی۔ اس لئے وہ صرف اس بات کی تمنا کرتے تھے کہ مرنے کے بعد بھی لوگ یادر کھیں۔

# کربیٹ کا **نر**ہیے

## مخضر تاريخ

تقریباً • • ۳۳ ق م سے لیکر • • ۱۱ق م تک کریٹ ایک خاص تہذیب کامر کز تھا۔ جس کے آثار سر آرتھر ایوانس نے ناسس (Knossos) اور دوسر سے شہروں میں کھود کر نکالے۔ بعد میں یہی تہذیب یونان کے تین شہروں می کنائی ، آر گس اور ٹی رنس میں پھیل گئ ۔ کریٹ کے بادشاہوں نے اسے مغرب میں سلی اور اٹلی تک اور شال میں ٹرائے تک پھیلا دیا تھا ، ان کل مقامت کی تہذیب آئجین کہلاتی ہے اور موجودہ یور پی تہذیب کا سرچشمہ ہے۔ خود کریٹ میں تہذیب کا آغاز مصراور بابل سے تجارتی تعلقات کی بناء پر ہوا تھا۔

### مادر فطرت

کریٹ کے لوگ مناظر فطرت کی پرستش کرتے ہتے اور بعض دیگر اقوام کی طرح ان میں بھی فطرت کا تصور ماں کی حیثیت سے کیا جاتا تھا۔ اس کے مجسے اس طرح کے ہیں کہ وہ ایک خاص قتم کا پلیٹوں دار فراک پہنے ہے جس کے گلے کو اس قدر نیچا کرکے کاٹا گیا ہے کہ دونوں چھاتیاں نمایاں ہیں ( بعض شواہد سے معلوم ہو تاہے کہ یہ اس زمانہ کی عور توں کا عام لباس تھا) اس دیوی کے ساتھ اور تصاویر بھی بنائی جاتی ہیں جن سے نتیجہ نکالا گیا ہے کہ کریٹ کے لوگ مائے دیویوں کی پرستش کرتے تھے۔

پہاڑی دیوی درختوں کی دیوی سانپ کی دیوی ناختہ کی دیوی جنگلی جانوروں کی دیوی

لیکن ہوسکتا ہے کہ بیرایک ہی دیوی کی مختلف صور تیں ہوں۔

اس دیوی کو مبھی پہاڑ کھڑے دکھایا جاتا ہے جس کے دونوں طرف شیر کا ایک جوڑا پہرہ دے رہاہے۔ یہ چیز ہمیں ہندوؤں کی در گایاپار بتی کی یاد دلاتی ہے۔ در گاہ کی سواری شیر اور پار بتی کو ہمالیہ کی دختر مانا جاتا ہے۔ اور یوں بھی اس کا پربت یعنی پہاڑ سے کھلا ہوا تعلق ہے۔ شیر طاقتور www.RealisticApproach.org اور بہا در ہونے کی وجہ سے شکتی کا مظہر ہے۔ گو یا کریٹ والوں کی دیوی درگا کی طرح قوائے فطرت کی مظہر تھی۔



اس دلیوی کے ساتھ در ختوں کی بھی تصویر یں بنائی جاتی ہیں جس سے ہمارا خیال فوراً انتخال ہو جاتا ہے۔ نیچر سے اس کا تعلق سانپ سے بھی ظاہر ہے۔ خزاں میں در ختوں کی بیتیاں جھڑ جاتی ہیں اور بہار میں از بھرے ہو کو نیلیں پھولتی ہیں اور در خت ہرے اس کا اتار کر نیا پہنتی ہے جیسے سانپ اپنی کیچلی بداتا ہے۔ اسی لئے موسموں کی تبدیلی کے اظہار کے لئے سانپ کو بطور علامت اختیار کیا گیا۔ بسالہ او تا ہے اس دیوی کے کو کہوں پر دو سانپوں کو لئے ہوئے دکھایا جاتا ہے اور تبھی سانپوں کو لئے ہوئے دکھایا جاتا ہے اور تبھی سانپوں کو انتخال کیا گیا۔ بسالہ ہوئے دکھایا جاتا ہے اور تبھی سانپوں کو انتخال کیا گیا۔ بسالہ ہوئے دکھایا جاتا ہے اور تبھی سانپوں کو انتخال کیا

اس کے بازوؤں اور چھاتیو<mark>ں پر رینگتے ، بالوں میں لیٹے یاسر پر بیٹھے دکھاتے ہ</mark>یں ( ہندوؤں میں پار بتی کے شِوہر شیوجی کے گلے میں ناگ لیٹے ہوئے دکھائے جاتے ہیں)

بھی بھی اس دیوی کے ہاتھوں یاسر پر فاحقہ کو بیٹھے ہوئے دکھا یاجا تاہے۔ فاحمة معصومیت و محبت کی علامت تھی اس سے دیوی کی عفت کی طرف اشارہ ہے۔ نیزید کہ وہ (جنسی) محبت کی دیوی ہے۔

ہندوؤں میں شیو جی کو ''پثوپتی'' بھی کہتے ہیں گویاوہ جانوروں کے مالک ہیں۔اسی طرح کریٹ والوں میں بھی مادرِ فطرت کو جنگلی جانوروں سے گھر اہواد کھایاجا تاہے۔

المخضر اس دیوی کا تعلق کل مناظر فطرت سورج ، چاند ، ستارے ، پہاڑ ، درخت ، جانور ، سانپ ، پرند ، سمندر ، سیپوں اور آئی عفریتوں وغیر ہسے تھااور ان سب کی پرستش کی جاتی تھی۔ شروع میں اہل کریٹ صرف اسی ایک دیوی کی پرستش کرتے تھے بعد میں ایک مر د دیو تا مجمی آگیا جسے ثانوی حیثیت حاصل تھی۔اس دیو تا کو تبھی اس کا محبوب اور تبھی اس کاشو ہر ظاہر

کیا جاتا ہے۔ اس دیوی کت بیٹے کا نام ویلکانس (Velchonos) تھا جسے وہ گود میں لئے رہتی تھی اور جسے اس نے پہاڑ کے ایک غار میں جنم دیا تھا۔ یہی ویلکانس بعد میں یونانی روایت کا زیوس ( Zeus) بن گیا اور وہ خود رہیا(Rhea) بن گئے۔ زیوس کی پیدائش کا مقام اور مدفن کریٹ کو بتایا حاتا تھا۔

### دوسرے دیوتا

مادر فطرت کے علاوہ اہل کریٹ

1۔ دوہرے تبر

2۔ مقدس جانوروں

3- مقدس سينگوں اور

4- ستون کی بھی پر ستش کرتے تھے۔ان کی تفصیل ہے:

تبريا كلهاري

کلہاڑی کا پیۃ قدیم عصر حجری سے چلتا ہے۔
دھات سے پہلے کلہاڑیاں پیھر کی بنائی جاتی
تھیں ۔ کریٹ کی قبروں اور معبدوں میں جو
چڑھاوے کی کلہاڑیوں ملی ہیں ان سے ظاہر ہو تا
ہے کہ پہلے کلہاڑیوں الہری ہوتی تھیں۔
دوہرے پھل والی کلہاڑیاں تانبے کا روائ
ہونے کے بعد ظاہر ہوئیں۔
انسانی تاریخ میں ایک ایسا بھی زمانہ گزرا ہے
جب ہر چیز کو جاندار مانا جاتا تھا۔ اس لئے ممکن
ہے کہ کلہاڑی کو بھی جاندار یا روح کا حامل مانا



تھی۔مصر میں خدا دیوتا اور ہر قسم کی ارواح کو جو عام نام دیا جاتا تھا وہ "نیتر" تھا (مونث
"نیرت" جمعنی دیوی) جے ایک دستہ کلہاڑی سے ظاہر کرتے تھے۔غالباً دوہرے تبرکی پرستش
کریٹ میں مصرسے آئی۔

## بیل کے سر اور سینگ

دوسری قوموں کی طرح اہل کریٹ بھی بعض جانوروں کو مقد س مانتے تھے۔ خصوصاً بیل کو جس کے سراور سینگوں کے جھوٹے جھوٹے نمونے ملے ہیں۔

## مقدس ستون

اس سے مراد وہ تھمبے تھے جن پر آسان کو ٹکا ہوا مانا جاتا تھا اور یا پھریہ اس پہاڑ کی مر موز علامت تھا جس کی چوٹی پر آسان کو ٹکاہوا مانتے ہیں۔

الغرض كريث والول كا مذہب ضرورى باتوں ميں مصر والول كے مذہب سے مشابہ تھاجو ان دونوں ملكوں كے تجارتی تعلقات سے پيداہوئی تھی۔







www.RealisticApproach.org

# يونانی مذہب

یورپ کی زبانیں ہندوستان ، افغانستان ، ایران اور آرمینیا کی زبانوں سے گہر اتعلق رکھتی ہیں اس لئے انہیں ہندیور پی زبانیں کہتے ہیں۔ ان کا ایک مشہور نام آریائی بھی ہے خیال کیا جاتا ہے کہ ان زبانوں کے بولنے والے پہلے کسی ایک مقام پر آباد تھے ( غالباً وسطِ ایشیایا مشرقی یورپ میں ) وہ ایک ہی نسل کے لوگ تھے اور اپنے کو آریہ کہتے تھے۔ بعد میں یہ لوگ مختلف ممالک میں ہجرت کرکے چلے گئے۔ دیگر اقوام سے شادی بیاہ کرنے سے ان کی نسل مخلوط ہوگئی اور اب آریہ کسی خاص نسل کا نہیں بلکہ زبانوں کے ایک خاندان کانام ہے۔

ان آریہ نسل کے لوگوں میں سے صرف ہندواور پارسی اپنے قدیم مذہب پر قائم ہیں۔ بقیہ لوگوں نے یا تو مذہب عیسائیت ہے۔ قدیم لوگوں نے یا تو مذہب عیسائیت ہے۔ قدیم مذاہب فناہو چکے ہیں۔ ان میں یونانی ، رومی ، ٹیوٹانی اور کیلٹی اقوام کے مذاہب خاص تھے جن کا ہندوستان کے قدیم مذہب سے گہر اتعلق تھا۔

یونان میں آربیہ نسل کے لوگوں کا پیہ تقریباً ۱۰۰ س<mark>ق م سے چلتا ہے۔ یو</mark>نان کا تمدن کریٹ اور ایشائے کو چک کی تہذیبوں سے متاثر ہوا تھا۔ ہندو<mark>ستانی آربیہ لو</mark>گوں کی طرح قدیم یونان کا مذہب بھی مناظرِ فطرت کی پرستش تھا۔

یونانی د یوی د یو تاؤں کے بارے میں بڑی دلچسپ روایتیں مشہور تھیں جنہیں اندھے شاعر ہو مر اپنی مشہور رزمیہ نظموں الیڈ (lliad) اور اوڈ لیک (Odyssey) میں اور ہیزیوڈنے اپنی تھیو گئی (Theogony) میں بیان کیاہے یہ کتابیں غالباً ساتویں عیسوی میں قلم بندکی گئی تھیں۔

یہ دیوی دیو تایونانیوں کے تخیل غیر محدود کی پیداوار تھے۔ یونان سے زیادہ تجسیم بشری کا پیۃ کہیں نہیں چاتا۔ ناصرف مناظرِ فطرت بلکہ ہر جذبہ و قوت کو مشخص مانا جاتا تھا۔

مناظر فطرت کی پرستش

مناظرِ فطرت میں سب سے زیادہ آسان کی پرستش ہوتی تھی، اس کے بعد زمین کی۔ یورانس آسان کا دیو تا تھااور گے زمین کی دیوی تھی اور بید دونوں آپس میں پہلے میاں بیوی تھے۔

ان کے ملاپ سے بہت سے بچے پیدا ہوئے جن میں کرانس دیو تااور ریادیوی خاص تھے۔زیوس جو پونانیوں کامعبود اکبر تھاکرانس اور ریا کابیٹا تھااور وہ بھی آسان کاباد شاہ تھا۔

آسمان کے بعد سورج دوسر ااہم معبود تھا۔ اسپارٹاکے لوگ اس کے شعلہ باررتھ کو آسمان پر تھینچنے کے لئے گھوڑوں کی قربانیاں کرتے تھے۔ جریزہ روڈز کے لوگ، سیلیس کو اپناخاص معبود مانتے تھے اور سالانہ سمندر میں اس کے استعال کے لئے چار گھوڑے اور ایک رتھ ڈالتے تھے اور اس کے نام پر کالوسس (Colossus) کا دیو پیکر مجسمہ معنون تھا جس کا شارقد یم ہفت عجائباتِ عالم میں ہوتاہے۔

سورج کے مقابلہ میں چاند کی اہمی<mark>ت ک</mark>م تھی اور سیارو<mark>ں اور س</mark>تاروں کی بہت کم۔ان کے علاوہ جار ہواؤں کے بھی الگ الگ دیو تاتھے جس کا سر دار ابولس (Aealus<mark>) تھا۔</mark>

. زیوس کابھائی ہیڈز پا تال کا حکمر ال تھا جہاں مُر دوں کی روحیں رہت<mark>ی ہیں</mark> اور جس کے نام پر زمین کے اندرونی حصے کانام ہی ہیڈز پڑ گیا۔ جینسی معبود

اہل یونان زمانہ سلف کی دیگر اقوام کی طرح قوائے تولید کی بھی پرستش کرتے تھے اور ان کے معبودوں کا تعلق جنسی جذبات سے تھا۔ ان میں ڈایونائسس (Dionysus) خاص تھا جس کے معبودوں کا تعلق جنسی جذبات سے تھا۔ ان میں ڈایونائسس (Dionysus) خاص تھا جس کنام پریونانیوں کاسب سے برا تہوارڈائیو نیزیا (Dionysia) منایا جا تھا۔ اس تہوار میں مر دانہ عضو کی مور توں کا جلوس نکالا جا تا تھا اور مر د عورت یکجا ہو کر آزادانہ ایک دوسرے سے مختلط ہوتے تھے۔ ہر میز (Hermes) دیوی تھی اپریل کے آغاز میں یونان کے مختلف شہر اس کا بڑا تہوار ایفروڈیزیا (Aphrodite) دیوی تھی اپریل کے آغاز میں یونان کے مختلف شہر اس کا بڑا تہوار ایفروڈیزیا (موتی تھی۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یونان میں پہلے مختلف ہوتی تھی اور دو دل کھول کر دادِ عیش دیتے تھے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یونان میں پہلے مختلف دیویوں کی پرستش ہوتی تھی جن کا تعلق زمین سے تھالیکن جب آریہ لوگ آئے توانہوں نے دیویوں کی بادری نظام "کا خاتمہ کرکے "ابوی نظام "کی بنیاد ڈالی اور دیویوں کو مادری جذبات سے محروم کرکے شہوائی جذبات کا مظہر قرار دیا۔

قدیم یونانیوں میں بعض جانور بطور نیم معبود کے بوج جاتے تھے۔مصر کی طرح انہوں نے انسانی جسم پر حیوانی سر نہیں لگائے بلکہ مثل ہندوؤں کے اپنے دیوی دیو تاؤں سے خاص

حواني معبود

خاص جانور منسوب کر دیئے یاان کی علامت قرار دیئے۔ یونانیوں کاعقیدہ تھا کہ بھی بھی دیوتا جانوروں کے بھیس میں ظاہر ہوتے ہیں، خصوصاً سانپ کی صورت میں۔ غالباً سانپ کی پرستش یونان میں کریٹ سے آئی جہاں ایک" سانپ دیوی" کا پتہ چلتا ہے۔ یونان میں سانپ ایتھینہ، ہائجیہ اور اسقلا پیس کا مظہر تھا، ہیل زیوس کا، گائے ہیر اکی، سؤر ڈیمیٹر کا، چوہا اپالو کا، گھوڑازیڈان کا، ہرن آرٹیمس کا، فاحتہ ایفر وڈائٹ کی، گدھ ایریز کا اور بکرا پین کا مظہر مانا جا تھا۔

اولىپيائى معبود

ہیں۔ یونانیوں کے اعلیٰ معبود کوہ او کمیس پررہتے تھے جو تھیسلی میں واقع ہے۔ پرین کریں ہے۔

اولہییائی معبودوں کی ت<mark>عداد بارہ تھی۔</mark>

| شادی کادیو تا | ہیر ا<br>Hera          | 2  | آسان کادیو تا      | زيوس<br>Zeus                       | 1  |
|---------------|------------------------|----|--------------------|------------------------------------|----|
| اناج كاديوتا  | ڈیکٹیر<br>Demetor      | 4  | پانی کاریو تا      | پوزائدًان<br>Poseidon              | 3  |
| شکار کا د یوی | آر ٹیمس<br>Atemis      | 6  | قانون كاديوتا      | اپولن<br>Apollon                   | 5  |
| عقل کی دیوی   | ایتھینی<br>Athene      | 8  | تجارت کا دیو تا    | رم میر<br>Hermes                   | 7  |
| تولید کی دیوی | ایفروڈائٹ<br>Aphrodite | 10 | صنعت وحرفت كادبوتا | ہیفا <sup>نسٹس</sup><br>Hephaestos | 9  |
| شراب كاديوتا  | ڈایونائسس<br>Dionysus  | 12 | جنگ کادیو تا       | ンユ!<br>Ares                        | 11 |

دویم ہےاہم معبودیہ تھے۔

|              |        |    | — <del>``</del> |               |    |
|--------------|--------|----|-----------------|---------------|----|
| عشق كاديوتا  | ایراس  | 14 | چو لہے کی دیوی  | ببستيا        | 13 |
|              | Eros   |    |                 | Hestia        |    |
| چاند کی دیوی | سيلين  | 16 | سورج کا دیو تا  | سلىس<br>ئايىس | 15 |
|              | Selene |    |                 | Helios        |    |

| خلاغب             |                       | 49 |                                |               | نگار |
|-------------------|-----------------------|----|--------------------------------|---------------|------|
| تحت الارض كى ديوى | پرسیفون<br>Persephone | 18 | گلوں کا دیو تا                 | پین<br>Pan    | 17   |
|                   |                       |    | تحت الارض كاديو تاملك<br>الموت | ہیڈز<br>Hades | 19   |

ان کے علاوہ بعض دیوی دیو تا ایسے تھے جن کی پرستش ماضی بعید میں ہوئی تھی لیکن بعد

میں ثانوی حیثیت کے رہ گئے۔

| زمین کاشوہر | بورانس | 21 | ز مین کی دیوی | گ      | 20 |
|-------------|--------|----|---------------|--------|----|
|             | Uranus |    |               | Ge     |    |
| زیوس کی ماں | ريا    | 23 | زيوس كاباپ    | كرونس  | 22 |
|             | Rhea   |    |               | Cronus |    |

بعض فانی انسان بھی دیو تا بنادیئے گئے۔مثلاً:

| صحت وشفا كادبوتا | اسقلا پیں | 25 | محنت ومشقت كاديوتا | ہرقلبیں  | 24 |
|------------------|-----------|----|--------------------|----------|----|
|                  | Asklapios |    |                    | Herakles |    |

ان میں بیشتر وہ تھے جو یونانی عقیدہ کے مطابق دیو تاؤں کے فانی عور توں سے صحبت کرنے سے پیدا ہوئے تھے۔ مثلاً زیوس دیو تا اور القمینہ کا ثمر ورائے انسال ہر قلبیس تھااسی طرح اسقلا پیس کا باب امالو تھا۔

## خانگی معبود

کلا یکی زمانہ سے پہلے اہل بونان کاعقیدہ تھا کہ مُر دوں کی روحیں اپنے اخلاف کو فائدہ اور نقصان پہنچاسکتی ہیں۔ اس لئے خاندانی معبود کے سامنے ہر وقت آگ جلا کرتی تھی اور اس میں اشیاخور دنی اور شر اب کو ڈالا جاتا تھا۔ کلا یکی زمانہ میں لوگ ان مبہم ارواح سے محبت کرنے کے بجائے خوف کھانے لگے تھے اور انہیں دورر کھنے کے لئے خاص مذہبی رسوم اداکی جاتی تھیں۔

## شهری معبود

خانگی معبود کے علاوہ ہر شہر کے معبود جداتھے۔ یہ شہری معبود ہی تھے جن کا اوپر ذکر ہوا ہے ۔ یونان کا ملک جھوٹی چھوٹی شہری ریاستوں میں بٹا ہوا تھا۔ شہر کا مر کز کسی پہاڑ کی چوٹی ہوا کرتی تھی جس پر دیو تاکامعبد تعمیر کیاجا تا تھا۔ جب کسی شہر کے لوگ جنگ کے لئے کوچ کرتے تو

فوج میں سب سے آگے اس شہر کے معبود کی شبیہ ہوتی اور بغیر دیو تاسے مشورہ کئے کوئی ضروری قدم نااٹھایا جا تاتھا۔ ایک شہری دوسرے شہر پر غالب نا آتا تھا بلکہ ایک دیوتا بھی دوسرے دیوتا کو مغلوب کرلیتا۔ شہر کے ٹاؤن ہال میں ہر وقت قربان گاہ پر مقدس آگ جلا کرتی تھی اور و قناً فو قناً لوگ اس کے سامنے" نذہبی ضیافت" میں شریک ہوتے تھے۔ ہر شہر کا ایک پروہت ہوا کر تاتھا جسے آرکن (Archon) کہتے تھے۔

## معبوداعلى زيوس

زیوس بونانیوں کامعبودِ اکبر تھا۔ وہ رب العالمین ناتھا کیونکہ بونانیوں کے نزدیک دیو تاؤں نے دنیا کو پیدانا کیا تھا بلکہ اس کے <mark>برخلاف ان کاعقیدہ تھا کہ دنیانے دیو تاؤں کو پیدا کیا البتہ</mark> انسان ضرور دیو تاؤں کی مخلوق تھا۔ یونانی دیومالا کے مطابق پرومیتھی<mark>س نے اپنے نمونے پر مرد کو</mark> اور ہیفائسٹس نے اپنی بیوی افروڈ ائٹ کے نمونے پرعورت کو بنایا تھا۔

دیو تاؤں کے وجود میں آنے سے پہلے زمین و آسان کی تخلیق ہو چک<mark>ی تھی</mark>۔ گے زمین کی دیوی تھی اور پور نیس آسان کا دیو تا۔ وہ پہلے زوجین اور اولین والدین تھے ٹیٹان (Titan) یعنی

قوی ہیکل دیوان کے بیٹے <mark>تھے اور دیو تاان</mark> کے پوتے تھے۔

زیوس اور اس کے بھائیوں نے دنیا کی تقسیم کے لئے قرعہ اندازی کی۔ زیوس کو آسان ملا پوزیڈ ان کوسمندر اور ہیڈز کوزمین کے ینچے کا حصہ۔ یہ تین دیو تابونانی تثلیث کے متر ادف ہیں۔
زیوس بڑا عاشق مزاج تھا۔ اس نے یکے بعد دیگر سے مختلف دیو تاؤں سے بیاہ رچایا۔ جن میں سے بعض اس کی بہنیں تھیں۔ ہیزیوڈ نے اس کی ربانی محبوں اور اس کی ذرّیات کی ایک طویل فہرست نقل کی ہے۔ اہل یونان فلسفۂ جبر کے قائل تھے۔ انسانوں کے خیالات، جذبات، ان کی خوبیاں خرابیاں سب دیو تاؤں کی طرف سے سمجھی جاتی تھیں جب تک دیو تاساتھ دیتے کا ممانی حاصل ہوتی اور جب دیو تاساتھ حیورڈ دیے توشکست لازی تھی۔

# يوناني معبود اور اخلاقيات

ہومر کے نقادوں کا کہناہے کہ اس کے دیوی دیو تاانسانوں کے سامنے کوئی اعلیٰ اخلاقی تضور پیش نہیں کرتے وہ انسانوں سے محبّت کم اور حسد زیادہ کرتے ہیں۔ ان کی مثال بداخلاق مطلق العنان بادشاہوں کی ہے، انھیں خوش رکھنے کے لئے خوشامد اور اطاعت ضروری ہے۔وہ انسان کو مرفہ الحال اور خوش وخرم دیکھ کر در پۓ انتقام ہو جاتے ہیں۔اس کی ایک عمدہ مثال افروڈائٹ کی

ہے جو باوجو دحسن کی دیوی ہونے کے سائلی نامی حسین عورت کو اپنانشانہ غضب بناتی ہے۔' فلاسفہ **یونان کے عقائکہ** 

جن حوادثِ طبیعی کوعوام دلوی دلو تاؤں سے منسوب کرتے تھے ان کی عقلی توجیہ کرنے کی کھی کوشش کی گئی ہے۔ تکوین عالم کے سلسلے ہیں یہ مسئلہ پیدا ہوا کہ اولین اور اساسی عضر کون سا ہے۔ تالیس (Thales) کے نزدیک جس کا زمانہ تقریباً ۱۹۰۰ ق م ہے اصل عضر پانی ہے۔ اس کے شاگر دانیکسی مینڈر (Anaximander) نے آگ کو اصلی عضر کا نئات کھیر ایا۔ ظاہر ہے یہ فلنفی جو کا نئات کو علم و عقل کی روشنی میں سمجھنا چاہتے تھے دیو تاؤں کے معتقد نارہ سکتے تھے چنال چہ ہیرا قلیتوس شاعروں کے بھی خلاف تھا جو عوام کے لئے اصنام سازی اور دروغ بافی کا کام کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ ہومر کا بھی پچھ احترام اس کے دل میں نہیں تھاوہ کہتا ہے کہ "واجب یہ تھا کہ ہومر کو پکڑ کر در ہے لگائے جاتے "اسی طرح نہ بہب کووہ ایک "مقد س بیاری" بتاتا ہے۔ ہوم کو کیڑ نورث (Paythagoras) نے کا نئات کی عددی تشریح کی کوشش کی۔ اس کے نزدیک نیش نکا میں نہاں نکا میں نکا میں نکا میں نکا میں نکا میں نکا میاں نکا میں نمانہ کا نکات کی کوشش کی۔ اس کے نزد یک

تمام اعداد ایک عدر لینی وحدت سے نکے ہیں۔ اشیاء کا جوہر عدد ہے اور اعداد کا جوہر وحدت۔ وحدت دوقت کی عدد ایک وہ وحدت خدائے وحدت دوقت کی اصل ہے یہی وحدت خدائے واحد اور تمام دیو تاؤں کا دیو تاہے۔ یہ وحدتِ مطلقہ ہے اور اس کے مقابلے میں کوئی عدد نہیں۔ دوسر احدِ عددی ہے جو دواور تین کے پہلے آتا ہے۔ یہ مخلوق اکائی اور اضافی وحدت ہے۔ تمام اشاء اور اعداد وحدت اور کثرت کے شخالف سے پیدا ہوتے ہیں۔ "

ابییٹو کلیز (Empedocles) نے جو مسلی کارہے والا تھا یہ فلسفہ بیش کیا کہ عناصر اربعہ کی مختلف نسبتوں سے لاتعد اد چیزیں پیدا ہوتی ہیں۔ ان کے علاوہ کا نئات میں دواور قوتیں بھی ہیں لینی محبت اور نفرت ایک سے اتفاق اور اجتماع پیدا ہوتا ہے اور دسرے سے اختلاف اور انتشار۔ کا نئات میں ان دونوں کی حکومت ہے "ان دونوں قوتوں کا مقابلہ ہم پارسیوں کے اہر من و یزدان سے کر سکتے ہیں جن کی باہمی جنگ زندگی کے ہر شعبے سے ملتی ہے۔ یہ فلسفی بھی موحد ہے اور کہتا ہے کہ وحدتِ البی اضد ادبے ماوراء ہے۔ "

ا-ملاحظه مو "كيوپدُ اور ساكنگ" آرمولانا نياز فتخ پوری ۲- دُاکٹر خليفه عبدا تحکيم " داستان دانش " ۱۹۴۳ء صفحه ۲۷ ۳- دُاکٹر خليفه عبدا تحکيم" داستان دانش " ۱۹۴۳ء صفحه ۳۹ ۴- دُاکٹر خليفه عبدا تحکيم" داستان دانش" ۱۹۴۳ء صفحه ۳۳ ۵- دُاکٹر خليفه عبدا تحکيم" داستان دانش" ۱۹۴۳ء صفحه ۳۵ انیکیاغورث (Anaxagoras) پر یکلیز (Pericles) کے زمانے کا زبر دست فلفی تھا جس کے اکثنافات موجودہ سائنس کے مطابق تنے اس کا کہنا تھا کہ سورج ایک بہت بڑا آتئیں کرہ ہے۔ چاند میں پہاڑ اور وادیاں ہیں اور چاند اپنی روشنی سورج سے اخذ کرتا ہے '۔ ظاہر ہے دیوی دیوتاؤں کو مانے والے ان باتوں کو کیسے مان سکتے تھے۔ ایتھنز والوں نے جب بیسنا کہ انیکیاغورث کہتا ہے کہ سورج کوئی دیوتا نہیں ہے بلکہ محض آگ کا ایک گولہ ہے تو اسے بہت مارا۔ بہر حال انیکاغورث خداکا قائل تھا لیکن وہ روح اور مادے کو بھی از لی مانتا تھا۔ اس کے خدا کے تصور کی نسبت بیہ کہہ سکتے ہیں کہ وہ علیم اور ناظم ہے لیکن خالق نہیں کیونکہ کوئی قوت کسی جوہر کوعد م سے وجود میں لاسکتی ناوجود سے عدم میں لے جاسکتی ہے۔ عناصر اپنی ذات میں غیر مخلوق ہیں لیکن وجود میں لاسکتی ناوجود سے عدم میں لے جاسکتی ہے۔ عناصر اپنی ذات میں غیر مخلوق ہیں لیکن عورث خدا کے مقاصد کا اور روح کی کا ہر شے میں ایک خدا کے واحد کے زیر فرمان ہیں کہ انیکیا غورث خدا کے مقاصد کا اور روح کی کا ہم شے میں غورث کو یونانیوں میں تعلیم تو حید کا اول معلم کہنا چاہئے اس کے بعد ستر اط، افلا طون اور ارسطو غورث کو یونانیوں میں تعلیم تو حید کا تعلیم نہیں بلکہ متنویت کی تعلیم نے مان کے اس کے بعد ستر اط، افلا طون اور ارسطو خدا عالم سے ایک خارجی قوت ہے لہذا اس کی تعلیم نہیں بلکہ متنویت کی تعلیم نو حید کی تعلیم نہیں بلکہ متنویت کی تعلیم نے داعالم سے ایک خارجی قوت ہے لہذا اس کی تعلیم نہیں بلکہ متنویت کی تعلیم نو حید کی تعلیم نہیں بلکہ متنویت کی تعلیم کیونکہ اس میں خدا داور عالم ایک دو سرے سے متنا قض اور جدا جدا ہیں ۔

دیمقراطیس (Democritus) جس نے سب سے پہلے ذرہ لا یجر پی کا نظریہ (Democritus) پیش کیا۔ دیو تاؤں کے وجود کا قائل تھالیکن اس کے خیالات عوام سے مختلف تھے۔
اس کے نزدیک دیو تاؤں کا وجود ہے لیکن ہم میں اور ان میں کچھ فرق ہے وہ بھی ذرات ہی کے اجتماع سے جنہیں لیکن ہم سے بہت زیادہ قوی اور پائیدار ہیں۔ انجام ان کا بھی وہی ہو گاجو ہمارا اہتماع سے جنہیں لیکن ہم سے بہت زیادہ قوی اور پائیدار ہیں۔ کا نئات میں کسی کو کوئی خاص ہو تا ہے۔ حرکت اور مادے کا قوانین سے ان کو بھی نجات نہیں۔ کا نئات میں کسی کو کوئی خاص حق حاصل نہیں۔ چونکہ دیو تا ہم سے دانا اور قوی تربیں اس لئے ہمیں ان کا احتر م کرنا چاہئے۔ لیکن ان سے ڈرنے کی کوئی ضرورت نہیں ممکن ہے وہ ہم سے پچھ راہ ربط رکھتے ہوں لیکن ہم اور وہ سب مادہ اور حرکت کے ازلی آئین کے تحت ہیں۔ اس آئین میں کسی کا پچھ لحاظ نہیں ہے عاقل کوچاہئے کہ اس آئین کو بہچان کر نقذیر کے سامنے سر تسلیم کرے۔ اسی تسلیم ورضاسے مسرت و سعادت حاصل ہو سکتی ہے ۔

۲-ڈاکٹر خلیفہ عبدا ککیم" داستانِ دانش" ۱۹۴۳ء صفحہ ۳۹ ۷-ڈاکٹر خلیفہ عبدا ککیم" داستانِ دانش" ۱۹۴۳ء صفحہ ۷۲

۸- ڈاکٹر خلیفہ عبد الحکیم'' واستانِ دانش" ۱۹۴۳ء صفحہ ۴۹-۵۰ ۹- ڈاکٹر خلیفہ عبد الحکیم" واستان دانش" ۱۹۴۳ء صفحہ ۵۵

پروٹاغورٹ (Protagoras) جس کا سن پیدائش ۴۹۰ق م ہے دیو تاؤں کا منکر تھا۔ اس لئے عوام اس کے خلاف ہو گئے ااس ق م کے قریب اس پر دہریت کا الزام لگایا گیا اور اس کے خلاف فتو کی صادر ہوا جن جن کے پاس اس کی کتابیں تھیں وہ طلب کی گئیں اور نذرآتش کی گئیں۔وہ خود فرار ہو کر مسلی جارہا تھا کہ رائے میں اس کا انتقال ہو گیا۔'

سقر اط (Socrates) جس کازمانہ ۲۹۹- ۹۹سق م۔ تھا تیجے معنی میں یونان کا پیغیر کہاجاسکتا ہے۔ لیکن جمہوریہ نے اسے سزائے موت دی۔ الزام یہ تھا کہ وہ دیو تاؤں کو نہیں مانتا تھا اور خلافِ روایت عقا کہ سے نوجو انوں کے اخلاق خراب کر تا تھا۔ لیکن اس نے مذہب کے خلاف اعلانیہ بغاوت نہیں کی، جابجاوہ بھی دیو تاؤں کے قصے مثالاً بیان کر تاہے لیکن حکیمانہ انداز میں اور عام لوگوں کو شک ہو تاہے کہ یہ دیو تاؤں کو ہماری طرح مانتا بھی ہے یا نہیں۔ سقر اطابین قوم کو یہ تعلیم دیا ہے کہ دیو تابدا خلاق دہو تاؤں کو رکھ لینا تعلیم دیا ہے کہ دیو تابدا خلاق دیو تاؤں کو رکھ لینا چاہئے اور وہ بھی بچوں کی تعلیم کے لئے۔ وہ حقیقت میں خدائے واحد کا قائل تھاجو سرایا عقل و عدل ہے، اس کے زدیک خدا خیر مطلق تھا۔ اس کا یہ بھی قول ہے کہ:

''انسان سے اعلیٰ تر فوق الفطرت ہستیوں کا وجود ہے، لیکن اصل الوہیت ایک خدائے واحد کو حاصل ہے جو خیرِ مطلق اور علم مطلق ہے اور ربّ العالمین ہے ''ا۔

عاد العام الموال ميں جا بحاد يو تاؤں كے قصے ملتے ہيں ليكن سوال يہ بيدا ہو تا

ہے کہ کیاوہ ان کے وجود کا قائل تھایا محض انہیں تشبیهات <mark>و تمثیلات کے طور پربیان کر تاہے یا</mark> پیر کہ وہ عوام کواس دھوکے میں رکھنا چاہتاہے کہ وہ ان کی طرح خرافیات کامعتقدہے "۔ بہر حال اپنی مشہور ترین تصنیف "جمہوریہ" (Republic) میں بہ سلسلہ تعلیم وہ یہ بیان کر تاہے کہ: "بچوں کی دینیات میں یہ تعلیم نہیں ہوتی چاہئے کہ جو کچھ کر تاہے وہ خدا ہی کر تا

"بچوں کی دینیات میں یہ تعلیم تہیں ہوئی چاہئے کہ جو پچھ کرتا ہے وہ خدا ہی کرتا ہے۔ ان کو تھی خدا ہی کرتا ہے۔ ان کو فقط یہ بتاناچاہئے کہ خدافقط اچھی باتیں کرتا ہے، شرکو بھی خدا کی طرف منسوب کرنا بڑا ظلم ہے۔ ان کو یہ نہیں کہنا چاہئے کہ خدا جسے جیسا چاہتا ہے بنا دیتا ہے۔ کسی کو جہنم کے لئے بناتا ہے اور کسی کو جنت کے لئے جب وہ کسی کو جہاہ کرنا چاہتا ہے۔ تو پہلے اسے گناہ میں مبتلا کر دیتا ہے پہلا اصول یہ ہے کہ خدا کو خیرِ مطلق کے طور پر چیش کیا جائے۔ دوسر ااصول خدا کے بارے میں یہ ہونا چاہئے کہ وہ اپنی فطرت پر چیش کیا جائے۔ دوسر ااصول خدا کے بارے میں یہ ہونا چاہئے کہ وہ اپنی فطرت

۱- وْاكْمْ خْلِيفْهُ عبدالْحَكِيمِ " داستانِ دانْش " ۱۹۴۳ء صفحه ۲۲ مد مزیمه نیاه می کمکه " به سرین نشش " به مده و صفر

اا-ڈاکٹر خُلیفہ عبدالحکیم ''داستانِ َدانش'' ۱۹۴۳ء صفحہ ۸۰ ۱۲-ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم ''داستان دانش'' ۱۹۴۳ء صفحہ ۸۳

نہیں بدلتا۔ خدامیں سب صفات حسنہ کا کمال ہے اس کو بدلنے کی ضرورت نہیں۔ بہر ویٹے دیو تاؤں کو بچوں کے سامنے پیش کرنے کی ضرورت نہیں۔ خداصدافت مطلقہ ہے اور صداقت مطلقہ میں کوئی تغیر ممکن نہیں ''"۔

افلاطون شاعروں کے بھی خلاف تھا اس لئے کہ اس کہ اس کے زمانے کے شعراء دیو تاؤں کے مخربِ اخلاق قصے دہراتے تھے۔ سواچندا چھے اخلاق کی تعلیم دینے والے شاعروں کے وہ سب شاعروں کواپنی مجوزہ مملکت میں داخل ہونے کی احازت نہیں دیتا "۔

ارسطو(Aristotle) افلاطون کا مشہور شاگر د جس کا سن پیدائش ۳۸۴ ق م ہے توحید کا قائل تھاوہ کہتاہے کہ:

"خداخالص روح <mark>یاخا</mark>لص تصور ہے۔

خداسے برتر کوئی تصور نہیں۔اس کئے خداکے اندر مادے کا کوئ<mark>ی شائبہ نہیں۔</mark> خداعقل کل اور تصورِ بے مادہ ہے وہ فکرِ خالص ہے جو خو دہی اپناموضوعِ فکر ہے۔ عقلِ الہی اشیاء کے ادرک سے ملوث نہی<mark>ں ہوتی۔</mark>

عقل الہی اشیاء کے ادر ک سے ملوث نہیں ہوتی۔ تمام کا ئنات مختلف <mark>مدارج می</mark>ں اسی عقل کل کے شخفیق میں لگی ہوئی <mark>ہے</mark> اور بیہ سرچشمہ عقل آفریدہ نہیں وہ کون وفساد سے ماوریٰ ہے۔

خدا کا ننات کا نصب العمین ہے اور نصب العمین کی طرف بڑھنے کا نام حیات و

اقتباسات بالاسے ظاہر ہو گا کہ عوام اور خواص کے عقائد میں کتناز بر دست فرق تھا۔ عوام کشرت پرست سے اور فلاسفہ تو حید کے قائل۔ دراصل ہر بڑے مفکر کو "خدا کی تلاش" تھی۔ ان میں سے بعض نے اپنے مقصود کو پالیا تھا اور بعض اس کے لئے سر اپاتگ و دو سے لیکن مشکل سے تھی کہ وہ اپنے خیالات کا اظہار کھل کر ناکر سکتے تھے۔ "سچی باتیں" کہنے والوں کا انجام ان کے سامنے تھا جن میں سے بعض جلاوطن کئے گئے بعض کو زدو کوب کیا گیا اور کسی کو اپنی زندگی سے ہاتھ دھونا پڑا۔ یہی وجہ تھی کہ بیشتر یونانی فلاسفر نے معبود کے بارے میں اپنے خیالات دبی زبان میں پیش کئے ہیں۔

اسی سلسلے میں زینوفین (Xenophanes) کا بیان پڑھنے کے قابل ہے کہتا ہے:

٣١- وْاكْرْ خْلِيفْه عبدالْحَكِيمِ" داستانِ دانش" ١٩٣٣ء صفحه ١١١ ٢٢- وْاكْرْ خْلَةْ عبدالْحَكِيمِ" داستان دانش" ١٩٣٣، صفحه ١١١

۱۳- وَّاكْمُ خَلِيفَهُ عَبْداً كَكِيمِ" دانتانِ دانش" ۱۹۳۳، صَفّحه ۱۱۱ ۱۵- وْاكْمُرْ خَلِيفَهُ عَبْدا كَكِيمِ" دانتانِ دانش" ۱۹۴۳، صَفّحه ۱۵۱

"خداا یک ہے جو دیو تاؤں اور انسانوں میں سب سے بڑا ہے۔ اس کا جسم اور دماغ مثل انسان کے نہیں ہے۔ وہ سر اپابصارت، سر اپاساعت اور سر اپاعقل ہے لیکن فانی انسان نے دیو تاؤں کواپنی صورت پر بنایا ہے۔ انہیں اپنا جسم، اپنالباس اور اپنی آواز عطاکی ہے۔

' ہیں ہیں' ' '' '' ہیں جا کی اور آپی اوار حطال ہے۔ میرے خیال میں اگر بیلوں، شیر وں اور گھوڑوں کے فقط ہاتھ ہوتے تو انہوں نے اپنے ہی ایسے دیو تا بنائے ہوتے۔''

گھوڑوں کے دیو تا گھوڑوں کے ایسے ہوتے اور بی<mark>لوں کے دیو تابیلوں کے ایسے۔</mark>"

باوجود اس کے کہ یونانی فلاسفہ توحید کے قائل ہو چکے تھے ع<mark>وام نے</mark> توحید کو مجھی قبول نہیں کیا۔یونانی تہذیب کے قیام تک عوام کثرت پرستی میں مبتلارہے۔البتہ زمانہ مابعد میں بعض لوگ جوان مفکرین سے متاثر ہوئے تشکیک میں مبتلا ہو گئے اور انہوں نے ایک نامعلوم خداکے لئے قربان گاہ بنائی جیسا کے ایتھنز میں پولس کے واعظ سے ثابت ہو تا ہے (عہد نامہ جدید "اعمال" باب

اس تشکیک کا نتیجہ سے ہ<mark>وا کہ بہت جلد یونانیوں نے عیسائی مذہب قبول کر لیا</mark> جس میں یونانی فلسفہ کے بر خلاف خدا کاایک واضح تخیل موجو د تھا۔

# Jurat-e-Tehqiq

# رومی مذہب

روا یتاً شہر روم کی بنیاد رومولس اور ریمس نامی جڑواں بھائیوں نے ۵۳۷ق م میں ڈالی تھی • ۵۱ ق م سے روم میں ایک آزادانہ حکومت کا پتہ چلتا ہے۔ • ۴۹ سے ۲۲۲ ق م کے در میان اہل رومہ نے اٹلی کو فتح کر لیااور اطالوی ریاستوں کو متحد کر کے اطر اف کے ممالک پر حملے شر وع کر دیئے۔ان کا خاص حریف کار تھیج کی ریاست تھی ۲۶۴ ت<mark>یں میں ا</mark>س سے پہلی جنگ ہوئی ۲۱۸ اور ۲۰۲ ق م کے درمیان دوسری جنگ ہوئی جس میں کار تھیج کا جز<mark>ل ہنی ب</mark>ال، آلیس کو یار کر کے خوداٹلی پہنچالیکن ہالآخر شکست ہو گی۔اسی زمانے میں رومن کیجن نے <mark>یونان</mark> اور ایشیائے کو چک فتح کر لیا۔ ۱۳۸ ق م انہوں نے کار تھیج اور کار نھ کو تباہ کر دیا۔ اس طرح ب<mark>حیرۂ</mark> روم پر ان کا پورا اقتدار قائم ہو گیا۔۱۵۸ور ۵۰ق م کے در میا<del>ن جولیس سیز رنے فرانس (گا<mark>ل) فتح</mark> کر کیا۔۱۲</del>۲۴ ق م میں اسے قتل کر دیا گیا<mark>۔ اس ق م</mark> میں مار<sup>ک</sup> ا<mark>نطانی کو آکیٹوس سیز رنے شکست</mark> دی اور مصر پر قبضہ کر لیا۔ بعد ازاں وہ آنگسٹس کے لق<mark>ب سے روم کا پہلا شہنشاہ ہوا۔ کااء میں</mark> سلطنت رومہ اینے بورے عروج پر پہنچ گئی ا<mark>س</mark> کی چار قدرتی حدیث تھیں۔ شال میں دریائے رائن اور ڈینوب، مشر ق میں بھیر ۂ اسود، دریائے فرات اور عر<mark>ب ک</mark>اریگ<mark>تتان۔ جنوب میں دشت</mark> صحارا اور مغرب میں اٹلا ننک، روم والوں نے اپنے مذہب کو دوسرے ممالک میں پھیلانے کی کوشش نہیں گی بلکہ الٹاان کا مذہب دیگر ممالک میں خصوصاً بونان کے مذاہب سے متاثر ہوا۔ اسی اثنامیں عیسائی مذہب نہایت سرعت کے ساتھ عروج حاصل کر رہاتھا۔ یہاں تک کہ ۳۱۳ء میں فسطنطن اعظم نے عیسائی مذہب کو سلطنت رومہ کا سر کاری مذہب قرار دیا۔ اس طوریر انگلتان، فرانس، ٰ اسپین، ایشیائے کو چک اور مصروغیرہ میں عیسائیت پھیل گئی۔اس کے بعد سے سلطنت رومہ کا زوال شر وع ہوا۔ یہاں تک کہ ۷۷م میں اس کا خاتمہ ہو گیا۔

ارواح پر ستی

روم والوں کا قدیم مذہب جادو تونے پر مشمل تھا۔ ہر وہ شے میں ایک روح کو کار فرما پاتے سے جے نومین (Numen) کہتے ہے۔ یہ روحیں معمولی سے معمولی کاموں سے لے کر بڑے بڑے کاموں تک کی نگران تھیں۔ یہ روحیں بے صورت اور بے جسم تھیں اسی لئے روم کے قدیم مذہب میں ہمیں تجسیم بشری کا پہتہ نہیں جاتا۔

## اسلان پرستی

اہل رومہ اپنے خاندانی بزر گول کی بھی پر ستش کرتے تھے ہر گھر میں اس کے لئے ایک مقام متعین ہو تاتھا۔

حنائگی معبود

گھریلومعبودوں میں تین خاص تھے:

ا۔ویسٹا(Vesta) آگ کی دیوی جو چو لیے کی محافظ تھی،شہر روم میں ایک بڑا آتش کدہ تھا جہاں آگ کو مجھی بجھنے نا دیا جاتا تھا۔ کواری لڑ کیاں جنہیں "ویسٹا کی کنواریاں"(Vestal) کہتے تھے اس کی حفاظت کرتی تھیں۔ (Virgines

۲\_ بی نیٹس (Penates) وہ دیو تا جن کا کام اناج کی کو ٹھری کی حفاظت کرنا تھا۔

سر جئنس (Janus) دروازے کا محافظ دیو تا۔اس کے آگے پیچھے دو چیرے بنائے جاتے سے ۔ تھے۔ امن و آشتی کے دنوں میں روم میں اس کا مندر بند رہا کر تا تھا انگریزی مہینے جنوری (January) کانام اسی سے منسوب ہے۔

## کھیتوں کے دلوتا

کھیتی باڑی کا خاص دیو تاسیٹر ن (Saturn) زحل تھا جس کے نام پر ہفتہ کا نام ''سیٹر ن ڈے'' پڑا جو مخفف ہو کر''سیٹر ڈے'' (Saturday) ہو گیا۔ اس کوہندو شنی واریاسینپر کہتے ہیں۔

سر حدوں کے دیو تا

رومیوں <mark>میں جائیداد کی حدیں مقرر کرنے والے پتھر بھی پوجے جاتے تھے جنہیں ٹر مینس</mark>

(Terminus) کہتے ہیں۔ معبو د اکبر

شہر روم کا محافظ جو پیٹر (Jupiter) دیو تا تھاوہ رب الارباب کا مرتبہ رکھتا تھا اور دوسرے معبود اس کے وزراء اور ملائکہ کی حیثیت رکھتے تھے وہ دیو تاؤں کا سر دار اور آسان کا بادشاہ تھا۔ پانی برسانااس کا خاص کام تھااس کانام یونانی (Zeuspater) کی بدلی ہوئی صورت ہے جو ہمیں ہندی آریوں کے "دیوش پتر"کی یاد دلا تاہے۔

جو پیٹر کے بعد دوسر ابڑامعبود مارس (Mars) لیٹنی مریخ تھاوہ لڑائی کا دیو تا تھا اس کے نام پر سب سے ت

انگریزی کے تیسرے مہینے کانام مارچ (March) پڑا۔

دراصل اہل رومہ کے مذہب، یونانیوں کے مذہب اور قدیم ہندی آریوں کے مذہب میں بڑی مشابہت تھی۔ اس کے وجہ یہ تھی کے یہ تینوں شروع میں ایک ہی مذہب رکھتے تھے جم مقدیم آرمیہ مذہب" کہہ سکتے ہیں اس میں بعد ازاں مقامی تبدیلیاں ہوئیں لیکن باوجو د اس کے تینوں میں بنیادی مشابہت ہر قرار رہی۔

## عابداور معبود كاتعلق

رومیوں کے دیو تانذرو نیاز سے خوش ہوتے تھے اور وہ مر ادوں کو پورا کرتے تھے اگر ٹھیک سے قربانیاں ناپیش کی جاتیں تو دیو تاساتھ نادیتے۔

## سلاطين پرستی

ان کے یہاں شہنشاہ پرستی کا بھی رواج تھاباد شاہ کو جو پیٹر کا او تار سمجھتے تھے اکثر سلاطین اس باد شاہ پرستی کو ڈھکوسلا اور سوانگ سمجھتے تھے۔ گر چند ایسے فاتر العقل شہنشاہ بھی ہوئے ہیں جو اس خوش فہمی میں مبتلاتھ کہ وہ بچ کچ خدا ہیں۔کالیگولا (Caligula) اس کی ایک مثال ہے۔وہ اپنے کو جو پیٹر سے مشابہ کرنے کے لئے سونے کے باریک تاروں کی مو تجھیں لگایا کرتا تھا جن کاوزن ۱۲ قیر اط تھاان مو تجھوں کی وضح بالکل ویسی ہی تھی جو جو پیٹر کے مجسموں میں ظاہر کی جاتی تھی۔

"عملی زندگی میں اس بادشاہ پر ستی ک<mark>ا نتیجہ یہ ہوا کہ سلاطین کی تصاویر اور بت</mark> مثل دیو تاؤں کے پوجے جانے گئے۔اب وہ ایک ایسی مقدس ومطہر شے ب<mark>ن گئے تھے کہ ان</mark> کے ساتھ خفیف سی ہے ادلی کاار تکاب شدید تعزیر کامستوجب بنادیتا تھا۔"

غالباً بيرباد شاه پرستی مصرسے آئی تھی جہاں فراعنہ کود<mark>یو تاؤں کااو ت</mark>ار سمجھا جا تا تھا۔

## حکمائے روم کے خیالات

جس طرح کثرت پرستی کے خلاف فلاسفہ یونان میں رو عمل پیداہوااور رفتہ رفتہ توحید کے قائل ہوگئے اسی طرح روم میں بھی علاء اور فضلاء نے کثرت پرستی پرسخت تنقید کی اور بالآخر ایک خدا پر ایمان لے آئے۔ سب سے پہلے انہوں نے بیہ معلوم کرنے کی کوشش کی کہ مذہب کی اصلیت کیا ہے۔

لكريشيش (Lucretitus) كا قول ہے كه:

''خوف نے دیو تاؤں کو جنم دیااور مذہب خوف( خصوصاً موت کاڈر) کی پیداوارہے''۔ اس طرح یو ہیمیر س نے دیو تاؤں کی شانِ نزول بیہ بیان کی کہ:

" یہ اپنے زمانے میں باد شاہ تھے مگر ان کی موت کے بعد لوگ انہیں خدا سمجھنے لگے "

دوسرا نظریہ جو رومن تشکیک کے دورِ اول میں زیادہ مقبول ہوا یہ تھا کہ مختلف معبود دراصل فطرت کے مختلف مظاہر، یا ذاتِ باری کے مختلف قویٰ ہیں۔مثلاً نیپیچون پانی ہے، پلوٹو آگ ہے،ہر قلبیں قدرتِ باری ہے،منر وا دانشِ الٰہی ہے وغیرہ وارو (Varro) نے سلطنت روم کی بنیادیڑنے سے سوبرس پیشتر یہ کہاتھا کہ:

> ''کائنات کی روح ذات باری ہے اور اس کے مختلف تویٰ دیگر معبود ہیں۔'' ور جل (Virgil) و مینیلیس (Manilius) نے اس خیال کو یوں نظم کیا کہ:

. من (virgil) و سیسین (Manillus) کے آئی خیاں تویوں سم کیا کہ: "تمام زندگی کا اصل الاصول تمام حرکت کی علّتِ فاعلی آیک عالمگیر روح ہے جو

کائنات کے گوشہ گوشہ میں جاری وساری ہے۔"

پلینی (Pliny) کے الفاظ یہ تھے کہ:

"آسان وزمین، غرض جمله کائنات کو بجائے خو د خدا تشجھنا چاہئے <mark>جو از</mark>لی وابدی، لا یخرب و لایزل ہے بس اس سے زیادہ کسی بات کی جشجو کرنا انسان کے لئے مفید نہیں کیونکہ اس کے سواہم کچھ دریافت نہیں کر سکتے "۔

سر و (Cicero) کاافلاطون کے اس مقولہ پر ایمان تھا کہ:

"خدانام ہے روح مجر د کا۔ایسے نفس کاجو جسم <mark>ومادہ کی کثیافت ہے پاک ہے</mark>"۔

سسر ونے اپنے عقید ہُ تو حی<mark>د می</mark>ں معبودانِ ثان<mark>و کی کیلئے کو ئی گنجائش نہیں ر</mark>کھی۔ کہانت کی پیخ کنی کی۔ کاہنوں کی جماعت کو سیاسی مکّار قرار <mark>دیااور معجزات و کرامت کو الت</mark>باسِ حواس وافراطِ جن سید میٹ

نخیل کا نتیجہ تھہر ایا۔

ہوریس (Horace) نہایت چھتے ہوئے طنز کے ساتھ ایک نجّار کی زبان سے بیہ خیال اداکر تا .

ہے کہ: " پیه کندهٔ ناتراش جومیرے سامنے رکھاہے،اس کی میں تیائی بناؤں، یااس کا کوئی دیو تابناڈالوں؟"

سسرو، پلوٹارک (Plutarch) میکزیمنس (Maximus) و ڈیان کریزوسٹوم (Plutarch) میکزیمنس

یہ سب لوگ یا توہت پر ستی کے میسر مخالف ہوئے ہیں یا اگر اسے جائز سمجھتے تھے تو صرف اس بناپر کہ عوام کے ذہن میں وہ خدا کا تصور جمانے میں متعین ہوتی ہے'۔

فليفه جبر واختيار

فلاسفه روم، اس حد تک تو یونانیول کے مؤیّد تھے کہ دولت، ٹروت، عزت و وجاہت و غیرہ

ا- تاریخ اخلاق بورپ، صفحات ۱۳۳۱–۱۳۴۸

بالکل خداداد ہوتی ہیں لیکن اس کے قائل ناتھے کہ انسان اپنے خصائصِ اخلاقی کے لحاظ سے بھی بندہ تقدیر ہے۔ ان کا دعویٰ یہ تھا کہ جذبات واحساسات بالکل انسان کے اختیار میں ہوتے ہیں اور ان میں انسان اپنی ذاتی کوشش سے اتنی ترقی کر سکتا ہے کہ دیو تاؤں (یاخدا) کے ہم پلہ ہو جائے۔ بسا او قات یہ فلسفی انسان کا خدا سے مقابلہ کرتے ہوئے خدا کی شان میں گستا خانہ واہانت آمیز کلے استعمال کرنے میں گریز ناکرتے تھے اور بسا او قات خدا اور انسان کے تعلق پر بڑے اچھے انداز میں خیال آرائی بھی کرتے تھے۔

## خداانسان کے دل میں ہے

بعض فلاسفەروم كاپە بھى عقيدہ تھا كەہر انسان ميں رو<mark>تِ ربانی ح</mark>لول كئے ہوئے ہے۔ بلكہ يوں کہناچاہئے كەانسان اس بحربے پاياں كاا يك جزوہے، سسر وكا قول <mark>تھا كە:</mark> " كوئى بڑا شخص ابيانہيں ہوا جس ميں اس كى عظمت القاء ناہوئى ہو"۔

سنيكا كهتا تفاكه:

"ہم میں سے ہر شخص کے اندر ایک روح مقد س رہتی ہے جو ہمارے ا<mark>عمال</mark> کی حاکم و نگر ال ہے۔خدا<mark>سے علیحدہ ہو کر کوئی شخص نیک نہیں ہو سکتا"۔"</mark>

### خداكااعتران

پہلے فلاسفہ روم میں وحدتِ وجو د کا تخیل پیداہوالیک<mark>ن بعد میں اس کی جگہ</mark> ایک خدانے لے لی اور اس کا کھلے کھلے لفظوں میں اعتراف کیا جانے لگا ایپک شیٹس (Epictetus) کے بیہ مقتبس فقرے بڑھنے کے قابل ہیں:

"سب سے پہلے جاننے کی چیز ہیہ ہے کہ ایک رب کا وجود ہے جس کا علم تمام کا ئنات کو محیط ہے اور جو نا صرف ہمارے اعمال سے بلکہ ہمارے اندرونی جذبات و تصورات تک سے خبر دار رہتا ہے۔ جو شخص نیکی کی راہ چلنا چاہتا ہے اسے لازم ہے کہ خود اوصاف باری کا اتباع کرے۔ جس طرح خدانیک ہے وہ بھی نیکی کرے اور جس طرح خدانیک ہے وہ بھی نیکی کرے اور جس طرح خدانیک ہے وہ بھی نیکی کرے۔ ""

بالآخریونان کی طرح روم میں بھی عیسوی مذہب کی اشاعت ہو ئی اور وہاں کے دیو تاؤں کی حکومت ہمیشہ کے لئے ختم ہو گئی۔

> ۲- تاریخ اخلاق بورپ، صفحات ۱۶۱–۱۹۲ ۳- تاریخ اخلاق بورپ، صفحات ۲۰۳–۲۰۳

www.RealisticApproach.org

# ٹیوٹانی قوم کامذہب

ٹیوٹانی قوم کے لوگ ناروہے، سویڈن،ڈنمارک، ہالینڈ، سوئٹز رلینڈ، جرمنی، انگلتان اور آئس لینڈ میں آباد ہیں۔ان ممالک کی زبانیں آپس میں گہرا تعلق رکھتی ہیں اور اسی لئے خداکے لئے جو الفاظ ان ممالک میں مستعمل ہیں وہ تقریباً ایک ہی سے ہیں۔

خدا کے لئے یہ لفظ یعنی گاؤ کسی دوسری آریائی زبان میں نہی<mark>ں پایا جاتا۔ پہلے اس کے معنی</mark> "بت" یا"شبیہ" کے تھے لیکن جب ٹیوٹانی قوم نے عیسائی مذہب قبول کیا تووہ اس نام سے عیسائی مذہب کے خدا کوموسوم کرنے گئی۔

ایڈا (Edda) ٹیوٹانی قوم کی پرانی مذہبی کتاب ہے جس کا قدم ترین نسخ<mark>ہ ۱۳۰۰</mark> اء کا ہے۔اس سے ان کے مذہبی عقائد پر کا<mark>نی روشنی</mark> پڑتی ہے۔ <mark>'</mark>

## د يو تاؤل كالمسكن

ٹیوٹا نی دیو مالا کے مطابق کائنات ایک درخت کی صورت میں ہے جسے اگڈراسل (Yggdrasil) کہتے ہیں۔ اس کی جڑوں میں موت کا ملک ہے وسطی جھے میں انسانوں کی دنیا ہے اور چوٹی پر بہشت ہے جسے آسگارڈ(Asgard) کہتے ہیں۔ وہاں بارہ دیو تا اور چھییں دیویاں رہتی ہیں جن کاسر دار اوڈن ہے۔

# 

اگرچہ ٹیوٹانی قبائل کے الگ الگ دیو تا تھے لیکن ان میں چار معبود مشتر ک تھے۔شائد ان کی پر ستش ہی ٹیوٹانی قبائل کا خاص مذہب تھا۔

## معبود اعلیٰ اوڈن

ٹیوٹانی قوم کے دیوی دیو تاؤں میں اوڈن یا ووڈن کا مرتبہ سب سے اعلیٰ ہے وہ دیو تاؤں کی مجلس کا سر دار ہے پہلے وہ محض ہوا کا دیو تا تھالیکن چونکہ انسان کی روح کو ہواہی سمجھا جاتا تھااس لئے وہ ملک الموت بن گیا۔

> ا - بعض عالموں کا نمیال ہے کہ بہ لفظ وید (Veda) سے تعلق رکھتا ہے جو ہندؤں کے قدیم ترین مذہبی صحفے ہیں۔ www.RealisticApproach.org

وہ شعر و شاعری اور سحر و افسوں کا بھی دیوتا ہے وہ سب کچھ دیکھتا ہے۔اسے ایک بڈھا آدمی ظاہر کیاجاتا ہے۔اس کی ڈاڑھی بہت لمبی ہے۔ دو بھیڑ یئے اس کے ساتھ چلتے ہیں اور دو کوّے جو اس کے کندھوں پر بیٹے رہتے ہیں اسے ہر خبر پہنچاتے رہتے ہیں وہ کھانا نہیں کھاتا جو کھانے اسے پیش کئے جاتے ہیں وہ اپنے بھیڑیوں کو دے ڈالٹا ہے وہ زبر دست جنگجو ہے۔ وہ بہادری کو پہند کرتا ہے۔

## آسمسانی دیو تا تھتار

اوڈن کے بعد دوسر ااہم معبود تھاوہ بادل کی گرج یا بجلی کی کڑک کا دیو تاہے۔ اس کے ہاتھ میں ایک ہتھوڑاد کھا یا جاتا ہے جسے وہ آسان سے پھینکتا ہے۔ اسے ایک طاقتور جوان ظاہر کیا جاتا ہے جس کے چہرے پر سرخ ڈاڑھی ہے۔ طوفان برق وباد کے موقعوں پر وہ ہوا میں ایک رتھ دوڑا تا پھر تاہے جس میں دو بکریاں جی ہوئی ہیں۔ وہ ایک خاص قسم کی پیٹی پہنتا ہے اسے انسانوں کا محافظ اور معاون مانا جاتا ہے وہ انہیں ارواحِ خبیثہ سے جنگ کرنے میں مدد کرتا ہے دیوؤں سے جنگ کرنے میں مدد کرتا ہے دیوؤں سے جنگ کرناس کا خاص کا رنامہ ہے۔ ناروے اور آئس لینڈ میں اسے خاص اہمیت حاصل تھی جہاں اس کے مندر بکثرت یائے گئے ہیں۔

# جنگ کا دیو تاثیو

تلوار اور ڈھال اس کے خاص ہتھیار ہیں لیکن ا<mark>س کا ایک ہی بازو ہ</mark>ے دوسر افینرس ( Fenris) نامی بھیڑیئے کی چالبازی سے ضائع ہو گیا۔

# فریحباد یوی

فریجا، اوڈن کی بیوی ہے۔اس نے نام کے معنی "محبوبہ" یا"بیوی" کے ہیں۔وہ بچوں کی دینے والی اور شادی شدہ عور توں کی محافظ ہے۔اوڈن کے و قار کے بڑھنے سے اس کا مرتبہ بھی اونچاہو گیااوروہ دیو تاؤں کی ماں بن گئی۔

اوڈن اور فریجا کا خاص بیٹا بالڈر (Balder) تھاجو دیو تاؤں اور انسانوں میں بے حد مقبول تھا لیکن ایک دیو کی سازش سے ہلاک ہو گیااور وہ بھی ایک معمولی تنکے کے ذریعہ!

## د نسيا كاانحبام

ٹیوٹانی عقیدے کے مطابق دنیامیں خیر وشر کی جنگ جاری ہے۔ دیو تا اور دیو نبر د آزمائی کر رہے ہیں قیامت کے دن جسے (Ragnarok) کہتے ہیں نیکی وبدی کی آخری جنگ میں دیو تا اور دیو

باہم کٹ مریں گے اور ساری دنیامع جنت کے فناہو جائے گا۔

سن ڈے: سورج کا دن

من ڈے یامون ڈے: جاند کادن

اور سیٹر ڈے یاسیٹرن ڈے: زحل کادن،سیارہ پرستی کا کھلا ہوا ثبوت ہیں۔

بقیہ چار دنوں کے نام ٹیوٹانی قوم کے چار معبودوں کے نام ہیں۔

#### SUNDAY (SUN)



MONDAY (MOON)



TUESDAY **TIW (Mars)** 



WEDNESDAY
WODEN (Mercury)



THURSDAY
THOR (Jupiter)



FRIDAY
FREYA (Venus)



SATURDAY
SATURN (Saturn)



MILEPIEITY:

# كىلىمى مذہب

یورپ کی سلٹی (Celtic) قوم بھی آریوں کی ایک شاخ ہے۔ سلٹی زبان بولنے والے برطانیہ اور گال (فرانس) وغیرہ میں آباد ہیں لیکن اب ان کی نسل مخلوط ہو گئی ہے۔ عیسائی مذہب قبول کرنے سے پہلے ان کا جو مذہب تھا اس کا ذکر یہاں پر مقصود ہے۔ سلٹی پجاری جو جادو گر اور کا ہمن بھی ہوا کرتے تھے ڈریوڈ (Drvid) کہلاتے تھے اور ان کی رعایت سے سلٹی کو ڈریوڈیٹ ( (Drvisism) بھی کہتے ہیں۔ حیوان پرستی اور شجر پرستی ان کی نمایال خصوصات تھیں۔

دیگر آریہ اقوام کے برخلاف کیلٹی قوم میں ٹوٹم پرستی کا کثر<mark>ت سے</mark> رواج تھا۔ بعد میں مقدس جانور دیویوں سے منسوب کر دئے گئے یاخود دیویاں ان جانوروں کی سرپرست مان لی گئ

گئیں۔مثلاً ایپونا (Epona) گھوڑے کی دیوی تھی۔ آریٹو (Arito) ریچھ <mark>دیوی</mark> تھی۔ ڈامونا ( Damona) بھیڑیا گائے کی دیوی تھی اسی طرح <mark>موکس (Moccus</mark>) سورکا دیو <mark>تا تھا۔</mark>

در ختوں میں شاہ بلوط (Oak) کی پرستش خصوصیت سے ہوتی تھی۔علاوہ ازیں دریاؤں اور چشموں کی روحیں بھی یوجی جاتی تھیں۔ چرواہوں کی بھی دیویا<del>ں تھیں اور ہرپیشے</del> کے الگ الگ دیو تا

تھے مِثلاً کا شدّ کار کادیو تا (Amaethon) تھا اور (Gofannon) <mark>دھات کا کام کرنے</mark> والوں کامر بی تھا۔

کیلٹی معبودوں میں سب سے اہم ''جنگ کا دیو تا'' مر نے (Mars) تھا جس کے مخلف قصبوں میں مخلف نام سے عطارد (Mercury) اور مشتری (Jupiter) کی پرستش کم ہوتی تھی, ان

دونوں کے مقابلہ میں ایالو (Apollo) کی اہمیت زیادہ تھی جو صحت و شفا کا دیو تا تھا۔ کیلٹی لوگ میں برجی میں میں میں میں میں میں ایک کہ شدہ میں دین شریب دین شریب سازی

بقائے روح اور آوا گون میں بھی اعتقادر کھتے تھے ڈس (Dis) تحت الارض کا دیو تا تھا۔

دیو تاؤں کو خوش کرنے کے لئے انسانی قربانیاں پیش کی جاتی تھیں جنہیں بید کے جھابوں میں بند کر کے زندہ جلایا جاتا تھا۔ جو لیس سیزر نے اس کا ذکر کیا ہے اور شہنشاہ کلاؤڈلیس ( Claudlius) نے ڈرویڈیٹ پر بعض پابندیاں عائد کر دی تھیں جن میں خاص یہ تھی کہ انسانوں

کے بجائے جانوروں کی جائیں۔

دراصل سیلٹی قوم فطرت پرست تھی اور اس سے سیڑوں معبود تھے جن کاچڑھاوے کے کتبوں سے پیۃ چلتا ہے لیکن ان معبودوں میں کوئی بھی ایسانہیں ہے جسے خدا کا پیشر و کہا جاسکے۔

# قدیم امریکہ کے مذاہب

۱۳۹۲ء میں کولمبس نے امر یکا دریافت کیا اور اسی وفت سے وہاں کی پر انی تہذیب مغربی تہذیب سے متاثر ہونے لگی۔

امریکہ کی مایا (Maya) قوم کی پرائی تہذیب کامر کز میکسیکو تھا۔ ان کا تدن ایو کا تا ہے لے کر سلواڈور تک بھیلا ہوا تھا۔ ان لوگوں نے علم تنجیم اور فلکیات میں زبر دست برقی کی تھی۔ یوکا تان میں آج بھی ان کی بنائی ہوئی رصدگاہ موجود ہے ان کی تقویم جو لین کلنڈر سے بھی زیادہ تھیجے تھی جس کے ذریعہ وہ ( \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* ) سال تک حساب کرسکتے تھے۔ مذہب سے بھی انہیں بڑاشغف تھاجیسا کہ ان کے بنائے ہوئے عالیتان مندروں اور بے شار بتوں سے ظاہر ہو تا ہے۔ بڑاشغف تھاجیسا کہ ان کے بنائے ہوئے عالیتان مندروں اور بے شار بتوں سے ظاہر ہو تا ہے۔ کا آقا" کہتے تھے اس کا حریف خداوند ظلمت زوتزی لاہا چلمن (Kanichahau) یعنی "آقاب کی پرستش کشرت سے رائج تھی جے کئی چاہاؤ (Kanichahau) تھی جا گاڈر دیو تا ظاہر کیا جا تا تھا وہ ایک تاریک غار میں چھپارہتا تھا۔ چاند کو اتزما Atzma کہتے تھے وہ چگاڈر دیو تا ظاہر کیا جا تا تھا وہ ایک تاریک غار میں چھپارہتا تھا۔ چاند کو اتزما (Chacmool) کو بھی بڑی اہمیت حاصل تھی جس کے نام پر فصل بہار میں چیوں اندہ (Chichen Itza) کے مقدس کویں میں حسین عاصل تھی جس کے نام پر فصل بہار میں جیسے آج کل" ملکہ حسن " کے مقابلہ میں کسی لڑی کو چن لیا جانا اس ذوق وشوق سے حصہ لیتی تھیں جیسے آج کل" ملکہ حسن " کے مقابلہ میں کسی لڑی کو چن لیا جانا اس ذوق وشوق سے حصہ لیتی تھیں جیسے آج کل" ملکہ حسن " کے مقابلہ میں کسی لڑی کو چن لیا جانا اس کے لئے بڑے فر کی بات تھی ان کا عقیدہ کھا کہ ان لڑیوں کو دیو تا اپنی دلہن بنالیتا ہے۔

کوکل کان (Kukulcan) یعنی "یعنی کلغی دار سانپ" بھی ان کا بڑا معبود تھا۔ مایا قوم کے حکمر ان جو بیک وقت بادشاہ بھی تھے اور پروہت بھی اس کو اپنامورثِ اعلیٰ مانتے تھے۔ غالباً بیہ آسان یا بجلی کی کڑک کا دیو تا تھا۔ چین اتزہ کامشہور شہر اس سے منسوب تھالیکن بیہ مایا قوم کاسب سے بڑامعبود نا تھا بیہ شرف ہونا بکو (Hunab ku) کو حاصل تھا جو غیر مرکی معبودِ برتر تھا۔ اسے کل دو تاؤں کا مجموعہ مانا جاتا تھا۔

اسپین والوں کے آنے سے پہلے مایا تہذیب مٹ چکی تھی۔طالتین لوگوں نے اسے برباد کردیا

تھا(یہ لوگ جنوبی میکسیومیں آباد تھے) مایا قوم کے لوگ آج بھی باقی ہیں اگرچہ انہیں عیسائی بنالیا گیاہے۔لیکن اب بھی وہ چوری چھپے اپنے آباؤ اجداد کے بتوں کی پرستش کر لیا کرتے ہیں۔ از تیق (Aztec)

جب کولمبس امریکا پہنچاتو طالتیق اور مایا تہذیبیں مٹ چکی تھیں اور میکسیکومیں از تیق لو گول کا دور دورہ تھا۔ اگر چہ ان لو گول نے اپنے سے پہلے کی تہذیبوں سے بہت سی باتیں سیھے لی تھیں تاہم ان کا تدن 1819ء میں (جب اسپین کے لوگ وہاں پہنچے) اس منزل میں جہاں سمیر یہ اور مص

••• سقم تھے، یعنی پتھر کازمانہ ختم ہورہا تھااور دھات کا استعال شروع ہو چکا تھا۔ از تیق قوم کا آخری باوشا ہ مانٹی زیوما (Mantezuma) تھا جسے ہیانوی سر دار کور ٹیز (

· Cortes) نے اپنامہمان بلایااور پھر اسے گر فتار کرکے میکسیکو پر قابض ہو گیا تھا۔ یہ ا ۵۲ اء کا واقعہ ہے اس کے بعد وہاں کے لوگ عیسائی بنا لئے گئے۔

ہسپانوی فقے کے وقت از تین لوگوں کار جمان ایک ہی خدا کی پرستش کی طرف تھا۔ یہ امید ہوا کے دیو تا تیز کتلی پوکا (Tezcatlipoca) سے وابستہ تھی جسے آئینہ آتشیں بھی کہتے تھے اسے از تین قوم کا جو پیٹر سمجھنا چاہئے۔ اس کے بارے میں یہ عقیدہ تھا کہ وہ اپنی صیفل شدہ ڈھال میں انسانوں کے کل اعمال دیکھتا ہے اسے زندگی اور موت کا مالک بھی سمجھا جاتا تھا۔ جس کا وقت آجاتا اس کی روح کو قبض کرنے کے لئے وہ تاریک راستوں میں مثل ہوا کے دوڑ تا پھر تا اس لئے اس کے القاب میں "بھوکا سر دار"، "دشمن"، "نوجوان جنگجو" اور "رات کی ہوا" ایسے الفاظ شام سے۔ اس کے آرام کرنے کے لئے درختوں کے کنجوں میں پھر کی کرسیاں بنائی جاتی تھیں۔ الدعوات بھی مانا جاتا تھا اس لئے اس کے بالوں سے ایک سنہر اکان لڑکا ہوا دکھا باجا تا تھا جس کے گر دمتعدد چھوٹی چھوٹی زبانیں دکھائی حاتی تھیں۔

کیان یہ دیو تااز تین قوم کاسب سے بڑا معبود ناتھا۔ یہ فخر سورج دیو تا توناتیاہ (Tonatiah) کو حاصل تھا جے زندگی کا منبع ماناجاتا تھا اور سب سے زیادہ انسانی قربانیاں اس کو پیش کی جاتی تھیں۔ قربانی کا یہ طریقہ تھا کہ پتھر کے چاقو سے انسان کاسینہ چاک کر کے دل نکال کر دیو تا کے قدموں میں ڈال دیا کرتے تھے۔ اور لاش کو اٹھا کر چینک دیا جاتا تھا۔ بہت سے جنگجوؤں نے یہ پیشہ بنا کر کھاتھا کہ وہ سورج دیو تا کے نامٹنے والی اشتہاء کی تسکین کے لئے روزانہ قربانیوں کے واسطے دشمن قبائل سے انسانوں کو گرفتار کرتے اور جو سب سے زیادہ قیدی لا تا اس کی بڑی تو قیر ہوتی تھی۔

یمی نہیں بلکہ کسی باد شاہ کے تخت نشینی یا مندر کی تعمیر کے وقت بھی ہزاروں آدمیوں کو جان سے ہاتھ دھونا پڑتا اور بھی کھی انسانی قربانیوں کا پیہ سلسلہ کئی گئی دن تک چلا کر تا۔ ایک مقام پر جسے "کھو پڑیوں کا اہرام" (Pyramid of skull) کہتے ہیں اسپین کے لوگوں نے ایک لا کھ چھتیں ہزار انسانی کھویڑیوں گئی تھیں۔

سورج دیوتا کی طرف اشارہ کرنے کے لئے اشارہ کرنے کے لئے اس کی تصویریابت کو اس کی تصویریابت کو اس طرح بنایا جاتا تھا کہ اس کے منہ سے زبان اس کے منہ سے زبان تکلی ہوئی ہے اور وہ اپنے تکلی ہوئی ہے اور وہ اپنے

ہاتھوں میں سے دو تیندوے پکڑے ہوئے یااس کے چہرے سے ملا کر تیندو<mark>ہے</mark> کے دو سر بھی بنا دئے جاتے تھے۔ بالکل اس طرح پیروکے ناسکا (Nasca) لوگ بھی اپنے خاص دیو تاکی شبیہ بناتے تھے لیکن اس بات کا کوئی ثبوت موجود نہیں ہے کہ از تین لوگوں اور ناسکا قبیلے میں پچھ تعلق تھا۔

تیسر ااہم معبود جنگ کا دیوتا ہیوتزی لو پوکتلی (Huitzilopochtle) تھا جو ایک دین دار ہیوہ کے بطن سے پیدا ہوا۔ روایت ہے کہ ایک دن وہ پہاڑ پر عبادت کر رہی تھی کہ اس کی گو دہیں آسان سے ایک خوبصورت پرول کا گلدستہ آگر اجسے اس نے سینہ سے لگالیا اور سوچا کہ وہ اس سورج کے دیوتا کے نذر کرے گی۔ لیکن بعد میں اسے معلوم ہوا کے وہ اس گلدستہ کے انڑسے حالمہ ہو چکی ہے لیکن پہلے شوہر کی اولا دنے اسے بد فعلی کا متیجہ سمجھا اور اسے مارنے کی غرض سے حالمہ ہو چکی ہے لیکن پہلے شوہر کی اولا دنے اسے بد فعلی کا متیجہ سمجھا اور اسے مارنے کی غرض سے اس پر ٹوٹ پڑے اسے میں اس کے "بچہ" پیدا ہو گیا جو بالکل جوان اور ہتھیار بند تھا اس نے اپنے ناخلف بھائیوں اور بہن کو مارڈ الا اور اس کے بعد وہ جنگ کا دیوتا بن گیا اور اس کی مال زمین کی دیوی کو تلنسو نا(Coatlantona) بن گئی۔

ازتین قوم کاسب سے مشہور معبود قوئٹزل کو تل (Quetzalcoatal) تھا جس کے نام کے معنی "کلغی دار سانپ" کے ہیں۔اس کا مقابلہ ہم مایا قوم کے کو کل کان (Kukalcan) سے کر سکتے ہیں وہ انسانوں کی قربانی کے بجائے اپنے پرستاروں کا خون چاہتا تھا لہٰذا اس کے پروہت اپنی

زبانوں اور کانوں میں شگاف کر کے خون نکا لتے اور پھر دیو تا کے منہ پر ملتے اسے ایک گوراشخص ظاہر کیا جاتا تھا جس کے چہرے پر لہر ائی ہوئی داڑھی ہوتی۔ ان میں یہ روایت مشہور تھی کہ وہ ایک عجیب صورت کے جہاز میں سوار ہوکر آیا تھا۔ اور اس نے انہیں تہذیب و مدنیت کی تعلیم دی اور بہت سے علوم سکھائے۔ بعض عالموں کا خیال ہے کہ اس روایت سے معلوم ہوتا کہ کو کمبس سے پہلے بعض یورو پی لوگ امریکہ پہنچ چکے تھے اور انہی کے سر دار کے گردیہ روایت تیار کی گئی تھی اس روایت سے معلوم ہوتا کہ تیار کی گئی تھی اس روایت کا آخری حصہ یہ تھا کہ قویتزل کو تل یہ کہہ گیا تھا کہ میں فلاں فلال وقت واپس آوں گااس وقت کا لوگوں کو انظار تھا اور منجوں نے اس کی صحیح تاریخ بھی متعین کردی تھی چنانچہ جب کور ٹیزا ۲ / اپریل 1819ء کواز تین ملک میں پنچا تو وہاں کے لوگوں کو تجب ناہوا کیو نکہ وہ اس کا انظار ہی کر رہے تھے جلد ہی یہ خبر پھیل گئی کہ تو پیزل کو تل واپس آگیا ایس نہوا کیو نائل اسپین کا دیو تاؤں کی طرح استقبال کیا گیا لیمن "دیو تا نما خبیثوں " نے وہاں کے باشندوں سے کیاسلوک کیااس کی طرف ہم مضمون کے شروع میں اشارہ کر چکے ہیں۔ باشندوں سے کیاسلوک کیااس کی طرف ہم مضمون کے شروع میں اشارہ کر چکے ہیں۔ باشندوں سے کیاسلوک کیااس کی طرف ہم مضمون کے شروع میں اشارہ کر چکے ہیں۔ باشندوں سے کیاسلوک کیااس کی طرف ہم مضمون کے شروع میں اشارہ کی جبال انکا قوم آباد تھی۔ انکا (Inca) جونی امریکہ میں تہذیب کا خاص مرکز پیرو (Peru) تھا جہال انکا قوم آباد تھی۔ انکا (Inca) جونی امریکہ میں تہذیب کا خاص مرکز پیرو (Peru) تھا جہال انکاقوم آباد تھی۔

انکا (Inca) جنوبی امریکہ میں تہذیب کا خاص مرکز پیرو (Peru) تھاجہاں انکا قوم آباد تھی۔
اس کے افراد اپنے کو ''مورج کی اولاد'' بتاتے ہیں۔ سورج کو پیرو میں کس قدر اہمیت حاصل تھی
اس کے افراد اپنے کہ اس کے دار لحکومت کزکو (Cuzco) میں سورج دیو تاکا مندر اس قدر مالامال تھا
کہ ۱۵۳۷ء میں اسپین کے لوگوں نے جب اسے لوٹا توسونے اور جواہر ات کی صورت میں جو دولت
ہاتھ آئی اس کا اندازہ ۱۲ ملین ڈالر کیا جاتا ہے۔ سورج دیو تاکوانتی (Inti) کہتے تھے اس کے بارے
میں یہ عقیدہ تھا کہ وہ ہر گر نہن پر مر جاتا ہے اور اس کے بعد دوبارہ پیدا ہوتا ہے اسے معبود برتر کے
میں یہ عقیدہ تھا کہ وہ ہر گر نہن پر مر جاتا ہے اور اس کے بعد دوبارہ پیدا ہوتا ہے اسے معبود برتر کے
طور پر مانا جاتا تھا جسے پاچہ قامتی (Pacha kamac) یعنی '' دنیا کا خالق'' کہتے تھے وہ آسمان پر رہتا تھا۔
پاچہ قامتی اور انتی کا مقابلہ عیسائی مذہب کے خدا اور عیسی سے کیا جاتا ہے عیسائیوں کی طرح انکا
لوگوں میں بھی حیات بعد ممات اور دوزخ وجنت کا عقیدہ پایاجاتا تھا۔

انکا حکومت کا خاتمہ تاریخ عالم کا ایک المیہ ہے اس کے آخری تاجدار اتا ہوالیا ( Atahualpa) کو ہسپانوی سر دار پزارو(Pizarro) نے ۱۵۳۰ء میں دھو کہ دے کر گر فتار کر لیااور آزادی کی یہ شرط مقرر کی کہ جب فلال فلال ہال کو فرش سے حصت تک سونے سے پاٹ دیا جائے گا تو چھوڑ دیں گے لیکن جب رعایانے یہ شرط پوری کر دی تو اس کے محبوب حکمران کو بیدردی سے قتل کر دیا گیا اس کے بعد وہاں کے لوگوں پر طرح طرح کے مظالم کئے گئے اور بیدردی سے قتل کر دیا گیا اس کے بعد وہاں کی اکثریت اپنے آباؤاجداد کے معبودوں کی متعقد ہے۔

## *ہندومذہب*

ہندؤوں کا خیال ہے کہ ان کے مذہب کا وجود ۰۰۰ من مسے پایاجا تاہے اور وہ دنیا کاسب سے پر انامذہب ہے۔ یہ خیال سر اسر بے بنیاد نہیں ہے۔ ہندو مذہب کی تاریخ کو ہم ہندوستان کی تاریخ کے لحاظ سے مختلف ادوار میں تقسیم کر سکتے ہیں۔

## آریوں کے آنے سے پہلے

ہندوستان کے قدیم باشندے آسٹر یلیا اور افریقہ کی سیاہ فام اقوام <mark>سے ر</mark>شتہ رکھتے تھے اب پیر ملک کے مختلف حصول میں منتشر حالت میں آباد ہیں اور ان کی آبادی گھٹ<mark>ے رہی</mark> ہے۔ غالباً ان میں مناظر فطریت کی پرستش اور حادو ٹونے کارواج تھا۔

ان کے بعد غالباً \* \* \* \* \* ق م بجیرہ روم کی ساحلی اقوام سے رشتہ رکھنے والے دراوڑ لوگ آکے اور شائد انہی لوگوں نے ہندوستان کے شال مغربی حصہ میں ایک زبر دست تہذیب کی بنیاد ڈالی جس کے آثار ۱۹۲۱ءاور ۱۹۳۳ء کے در میان ہڑپہ (پنجاب) اور موہمن جو داڑو (سندھ) میں کھود کر نکالے گئے۔ سرجان مارشل کی تحقیقات کے مطابق یہ تہذیب \* ۱۳۲۵ور \* ۲۷۵ق م کے در میان اپنے شباب پر تھی۔ اس کانام "وادگ سندھ کی تہذیب " رکھا گیا ہے۔

وادی سندھ کے نوگوں کو جادو ٹونے پر زیادہ اعتقاد تھا اس کا شبوت تانیے کے ان تعویذوں اور پتھروں کی ان مہروں سے ہو تاہے جو کافی تعداد میں ہر آمد ہوئی ہیں۔ ان کے اوپر کے جھے میں تصویری خطیایا جاتا ہے جسے انجمی تک پڑھا نہیں جاسکا ہے اور چی میں کسی جانور کی تصویر ہوتی میں تصویر مین نیاں ہم ن ، چیتا اور مگر خاص ہیں۔ ان میں بعض کے سامنے کھانے یا بخور جلانے کا ہر تن ہو تا ہے۔ بیل کی تصویروں والی مہریں سب سے زیادہ ہیں جس سے ظاہر ہو تا ہے کہ اس زمانہ میں بھی بیل کو تقدس کی نگاہ سے دیکھا جاتا تھا (ہندو بیل کو شیوجی کی خاص سواری مانتے ہیں) ایک مہر پر شیوجی کا "پیثو پی روپ" یا یا جاتا ہے۔ یعنی ایک مر دکھ سینگ بعد میں چاند سے خابر کی جائے ہے۔ کی حالیا گیا ہے جسے جنگی جانور گھیرے ہیں۔ غالباً یہی سینگ بعد میں چاند

سے بدل گیااور اس طرح شیوبی کالقب "چندر شیکھر" ہو گیا۔ ایک شخص کا مجسمہ ملاہے جس کے لباس پر پتیتانشان کی پایاجا تاہے جو غالباً بیل کے پتے سے ماخوذ ہے۔ ان پتوں کا استعال آج بھی شیو پوجا میں کیا جا تاہے۔ اسی طرح لنگ پوجا کے مادی شواہد ملے ہیں۔ بعض مہروں کی انسانی تصاویر "یوگ" کے رواج کو ظاہر کرتی ہیں اور بعض پر ناگالیعنی سانپ دیو تاؤں کی تصویریں یائی جاتی ہیں۔

ایک مہر پر پلیل کے سات پتوں کا گلدستہ اور ایک پر پلیل کے در خت میں دیوی کو دکھایا گیاہے جس سے "شجر پرستی" کا پتہ چلتاہے (پلیل کی آج بھی پرستش ہوتی ہے) شکتی پوجاکا شوت ایک دیوی کے مجسے ہیں جس کے سینہ کو عریاں اور نمایاں کرکے بنایا گیاہے۔ یہی وہ "مادرِ فطرت" ہے جس کی پرستش ایران، عراق اور کریٹ وغیرہ میں بھی ہوتی تھی۔

اس میں شک نہیں کہ وادئ سندھ کے لوگوں کے تجارتی تعلقات سوسہ (ایران) اور سمیرید (جنوبی عراق) وغیرہ سے بھی رہے اور ان مقامات کی تہذیب نے سندھ کے تدن کو کافی متاثر کیا تھالیکن اس کے ساتھ ہی اس میں مقامی رنگ بھی پوری آب و تاب کے ساتھ جلوہ گر تھا۔ ان شواہد سے معلوم ہو تاہے کہ موجو دہ ہندومذہب کی بنیاد وادئ سندھ میں پڑچکی تھی۔

## آربوں کی آمد

یورپ کی زبانوں کا ہندوستان، افغانستان، ایر ان، اور آرمینیا کی زبانوں سے گہر اتعلق ہے۔
اسی لئے انہیں ہندیور پی زبانیں کہتے ہیں ان کا ایک مشہور نام آریائی بھی ہے۔ خیال کیا جاتا ہے
کہ ان زبانوں کے بولنے والے پہلے کسی ایک مقام پر آباد شے اور وہاں سے جمرت کر کے ان کی
ایک شاخ ایر ان وہندوستان چلی آئی اور دوسری یورپ چلی گئی۔ ان زبانوں کے بولنے والے
شر وع میں ایک بی نسل کے لوگ تھے جو اپنے کو آرید (جمعنی شریف یاممتاز) کہتے تھے۔ بعد کو
دیگر اقوام میں شادی بیاہ کرنے سے ان کی نسل مخلوط ہو گئی اور اب آریہ کسی خاص نسل کا نہیں
بلکہ زبانوں کے ایک خاندان کانام ہے۔

آریوں کے اصل وطن کے بارے میں اختلاف ہے۔ بال گنگا دھر تلک، منطقہ باردہ ظاہر کرتے ہیں۔ پروفیسر میکس کمروسطِ ایشیا اور مسٹر بینفی روس کا مشرقی حصہ، بعض کا کہنا ہے کہ وہ کہیں باہر سے نہیں آئے تھے بلکہ تبت یا تشمیر میں آباد تھے جہاں سے وہ سارے ہندوستان میں ا-بوسکتاہے کہ علی، اعلیٰ عالیہ وغیرہ عربی الفاظ (بمعنی بلندوبرتر) بھی آریہ کی بدلی ہوئی صورت ہوں، کیونکہ مفرد آوازیں "ر" اور" لام" آپ میں بدلتی رہتی ہیں۔

پھیل گئے اور پورپ و غیر ہ کو بھی گئے۔

ان کا زمانہ آمد بھی یقین کے ساتھ متعین نہیں کیا جا سکتا۔ غالباً ان کا سب سے پہلا جھا •• کا ق م ہندوستان آیا۔ اس کے بعدوہ گروہ در گروہ سیلاب کی مانند اس ملک میں آتے گئے اور یہاں کے دراوڑ باشندوں کو جنوب اور مشرق کی طرف د تھکیل کر ان کی زمین پر قابض ہو گئے اور شاکی ہندوستان "آریہ ورت" کے نام سے مشہور ہو گیا۔

## رگ وید کازمانه

ہمیں ہندوستانی آریوں کے ابتدائی مذہب کا حال ان کے سبسے قدیم صحفے رگ ویدسے معلوم ہو تا ہے۔ اس میں ۱۰۲۸ بھجی ہیں جو دس کتابوں میں منقسم ہیں۔ ان میں سے آخری کتاب بقیہ کے مقابلے بہت فاسفیانہ ہے۔ مغربی عالموں کاخیال ہے کہ می<mark>د کل بھجن ۴۰۵ اور ۴۰۰۰ ق</mark> م کے در میان تصنیف کئے گئے تھے۔ ت م کے در میان تصنیف کئے گئے تھے۔

مغبود كانخيل

سنسکرت زبان میں معبود کو دیو کہتے ہیں جس کے لغوی معنیٰ "منور " کے ہیں۔اس لفظ کا مادہ " دِ و " ہے۔ بمعنیٰ " چبکنا " ی<mark>ہی لفظ خدا کے لئے تمام لا طبیٰ اور یو نانی زبانوں میں اد</mark>نی تغیر کے ساتھ پایاجا تا ہے۔

ایبا معلوم ہوتا ہے کہ پہلے ہند آریائی زبانوں میں یہ لفظ دیو محض اسم صفت کے طور پر مستعمل تھااور ہر منورشے اس نام سے موسوم ہوسکتی تھی۔ چنانچہ ہند وَول کے مذہبی ادب میں یہ لفظ آسان، سورج، چاند، ستاروں، صبح صادق، آگ، ہوا اور پانی کے لئے استعمال کیا گیا ہے۔ بعد میں اسے اسم ذات کے طور پر استعمال کیا جانے لگا۔ اس طرح اس کے معنی "معبود" اور "شر لف شخص" کے ہوگئے۔

## حناص معبود

آربوں میں پہلے یہ خیال پیدا ہوا کہ فطری قوتیں "روح" کی حامل ہیں۔ یہی Anzmism ہے۔ پھر انہیں انسانی شخصیت و شکل سے متصف کرنے کا فعل شروع ہوااور رفتہ رفتہ بہت سے معبود وجود میں آگئے اور کثرت پرستی (Polytheism) کارواج ہو گیا۔ لیکن یہ پرستش ہندوستانی آربوں میں محض حمد و ثناء (بھجن) اور قربانیوں (بگیہ) تک محدود تھی۔ رگ وید پڑھنے سے مداور تھی۔ رگ وید پڑھنے سے معلوں میں محض حمد و ثناء (بھجن) اور قربانیوں (بگیہ) تک محدود تھی۔ رگ وید پڑھنے سے معلوں میں معلوں معلوں میں معلوں معلوں میں معلوں میں معلوں معلوں میں معلوں میں معلوں معلوں معلوں معلوں معلوں معلوں معلوں معلوں معلوں میں معلوں معلوں

۔ ۲- یبی الفاظ عربی میں ضوء ضیااور ضواء ہے، جن کے معنی ''روشیٰ '' کے ہیں اور بیداس بات کا ثبوت ہے کہ پہلے سامی اور آریائی زبانیں آپس میں گہر ارشتد رکھتی تھیں۔

معلوم ہو تاہے کہ ہندی آریوں کے تصور مذہبی میں کس درجہ مجسمیت (Anthropomorphism) پائی جاتی تھی۔ ان کے یہاں آسان (دیوس) بھی انسانی شخصیت رکھتاہے، سورج (سوریہ) کی کرنوں کووہ ہاتھ اور آگ (اگنی) کے شعلوں کی زبان کہتے ہیں اور بارش دیو تا (اندر) تو پورے طور پر انسانی شخصیت کا حامل ہے۔

. رگ ویدسے بیہ بھی ظاہر ہو تاہے کہ ہندی آرپوں نے دیو تاؤں کو تین درجوں میں تقسیم کیا تھا: (۱) آسان کے دیو تا(۲) فضا کے دیو تا(۳) زمین کے دیو تا

ان کا خیال تھا کہ ہر طبقہ میں گیارہ گیارہ دیو تاہیں۔ گویا کل ۳۳ دیو تاہیں۔ لیکن رگ وید میں تقریباً ہیں(۲۰) ہی کی حمد و ثن<mark>ا کی گئی ہے۔ جن میں خاص یہ ہیں:</mark>

### آسان کے دیوتا

| بارش كاديوتا | اندر    | آسان کے دیوتا | د يوس اور ورن                   |
|--------------|---------|---------------|---------------------------------|
| بارش         | پر جینا | سورج ديوتا    | سوريه، متر، سوِتر پشان اور وشنو |
| توام ديوتا   | اشون    | صبح کی شفق    | اوشا                            |
|              |         | فضاکے د ہوتا  |                                 |

| ہوا | واليو | طوفان کے دیو تا  | رُ در امر ت |
|-----|-------|------------------|-------------|
|     |       | پانی (بصیغه جمع) | آپ          |

### زمین کے دیو تا

| آ گ | اگنی | زمين        | پرتھوی |
|-----|------|-------------|--------|
|     |      | نشه آور عرق | سوم    |

ہندی آریوں کاسب سے بڑا معبود اندر تھا۔ رگ وید کے تقریباً چوتھائی بھجن اسی کی شان میں ہیں اس کا خاص کارنامہ ورتر نامی سانپ سے جنگ کر کے امساکِ باراں کو دور کرنا تھا۔ وہ دیو تاؤں کا بادشاہ اور لڑائیوں میں آریوں کا سر دار تھا۔ اندر کی طرح متر بھی ایک جنگجودیو تا تھا۔ گ

اگنی اور بر ہسیتی کو پر وہت بتایاجا تاہے۔

ان دیو تاؤں میں سے ہر ایک رتھ پر سوار ہو تا، جسے گھوڑ ہے تھینچتے۔ان کی غذاوہی تھی جو www.RealisticApproach.org ہندی آربوں کی لینی دودھ، مکھن،اناح،اور بھیڑ بکریوں کا گوشت۔ یہ کھاناانہیں ملکیہ کے ذریعہ پیش کیا جاتا(انہیں ہون کنڈ میں ڈال کر اوپر سے پکھلا ہوا مکھن ڈالتے تھے) جسے آگ کا دیو تا بہشت میں لے جاتا۔ دیو تاؤں کا دلپہند مشروب، سوم رس تھا(یعنی جو اسی نام کے پودے سے تیار کیا جاتا تھا) جسے بی کروہ مخور ہوجاتے۔

ان معبودون کی مختصر فہرست پر نظر ڈالنے سے معلوم ہو گا کہ ان میں صرف دو دلویاں ہیں لین معبودوں کی مختصر فہرست پر نظر ڈالنے سے معلوم ہو گا کہ ان میں صرف دو دلویاں ہیں لیعن اوشا (شفق صبح کی دلوی) اور پر تھوی (زمین) اور باقی سب دلو تاہیں۔ اس کا سب غالبًا ہیہ ہے کہ آرلوں کا ساتی نظام بطریقی (Patriarchal) تھااور اس میں مر دوں کوعور توں پر فوقیت حاصل تھی۔ رگ وید میں بعض موقعوں پر دو دلو تاؤں کی ایک ساتھ حمد کی گئی ہے۔ ایسے دلو تاؤں کے تقریباً ۲۸ جوڑے پائے دلو و پر تھوی (آسان اقریباً ۲۸ جوڑے پائے جاتے ہیں جیسے متر وَرُن (یعنی متر اور وَرُن) غالبًا ہد دلو و پر تھوی (آسان اور زمین) کے نمونے پر بنائے گئے تھے جنہیں زن وشویا ماں باپ کا مثالی جوڑا مانا گیا تھا۔

## واحدير ستى كار جحسان

بیااو قات رگ وید میں جس دیو تا کی حمد کی جاتی ہے اس کو اس وقت کیلئے سب سے بڑا مان کیاجا تا ہے اور دوسروں کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔ اسے توحید ناقص (Henotheism) کہتے ہیں۔ بالآخر رشی اس نتیج پر پہنچ کہ ان تمام دیو کی دیو تاؤں کے اوپر ایک ہستی ہونا چاہئے جو ان سب کی حاکم یاخالق ہے۔ آفرید گار دیو تاکورگ وید میں پرجا پتی (مخلوقات کا مالک) شوکر من سب کی حاکم یاخالق ہے۔ آفرید گار دیو تاکورگ وید میں پرجا پتی (مخلوقات کا مالک) شوکر من (خالق کل) اور پرش (انسانِ اعلیٰ) وغیرہ ناموں سے موسوم کیا گیاہے۔ چو نکھ تخلیق عالم خدا کی ایک صفت ہے، لہذ اان خلاق دیو تاؤں کو ہمیں خدا کے پیشر و سمجھنا چاہئے۔ پرحب پتی

رگ وید میں پر جاپتی کی تعریف یوں بیان کی گئی ہے:

"پر جاپتی نے کاریگر کی طرح اس عالم کو گھڑا۔ دیو تاؤں کے ابتدائی زمانہ میں "لاشے "سے" شے " وجو دمیں آئی "۔(منڈل وہم سوکت ۷۲)

پرسش

بعض مذاہب میں یہ خیال پایاجا تاہے کہ خود انسان ایک چھوٹی ہی دنیاہے اس "عالم صغیر"
(Microcosm) کے مقابلے میں عالم کبیر (Mocrocosm) یعنی کا ئنات کو بھی انسانی صورت پر ہونا چاہئے۔ چنانچہ رگ وید کے پرش سوکت (دسویں کتاب سوکت ۹۰) میں ایک ایسے مردِ عظیم

www.RealisticApproach.org

(مہاپرش) کا تذکرہ ہے جو خدائی صفات رکھتا ہے۔ اس کے ہزار سر، ہزار آئکھیں اور ہزار پاؤں ہیں (گویاوہ ہمہ جااور ہمہ وال ہے) دیو تا اسے قربان گاہ پر چڑھاتے ہیں اور اس کے اعضائے جسم سے کار خانہ عالم مرتب کرتے ہیں یعنی اس کے سرسے آسان، پیروں سے زمین، ناف سے فضا، سانس سے ہوا، دماغ سے چاند اور آئکھ سے سورج پیدا گئے گئے۔ پرش کے منہ سے برجمن پیدا ہوئے، اس کی رانیں ویش (اہل حرفہ) ہو گئیں اور پیدا ہوئے، اس کی رانیں ویش (اہل حرفہ) ہو گئیں اور اس کے پیر شودر (خدمت گار) ہوگئے۔ یہی پرش بعد کی روایات کابر ہماہے آ۔

اس سے ایک خاص بات ظاہر ہوتی ہے اور وہ سیر کہ خالق کو مخلو قات سے جدا نہیں مانا ہے بلکہ خو داس کاعالم ومافیہامیں تبدیل ہو جانا بتایا ہے۔

ہمد وردا 1000 روباہاں ہریں،وجاہا<u>ہاہ۔</u> تحنایق کا گیہ

ہند-س

رگ وید (دسویں کتاب، سوکت ۱۲۹) میں تخلیق عالم سے پہلے کی ح<mark>الت ج</mark>س خوبی سے بیان کی گئ ہے اس کی مثال ادبیاتِ عالم میں ملنا محال ہے اگر چپہ اس میں کوئی واضح تک<mark>وینی</mark> نظریہ پیش نہیں کیا گیاہے تاہم"وہ ایک" (تداکیم) سے خالق یاخ<mark>دا کے وجود کو تسلیم کیاہے، ملاحظہ ہو</mark>:

بند- ا

ناعالم باداور نا آسان جواس سے پرے ہے

کیاچیز سب کو محیط تھی اور وہ سب کچھ کہاں قائم تھا؟

کیاوہ پانی اور عمق بے پایاں تھا؟

بند- ۲

اس وقت فناوبقا کا کوئی وجو د ناتھا

اور نادن رات کا کوئی فرق تھا

"دوہ ایک" اپنے آپ میں بغیر سانس (یاہوا) کے سانس لے رہاتھا

اور اس کے سواکوئی دوسری شے نہ تھی

ابتداء میں تاریکی پر تاریکی چڑھائی ہوئی تھی سب کچھ (کا ئنات) غیر متمیز صورت میں پانی ہی پانی تھا۔

۳- یہ سوکت قدیم نہیں ہے بلکہ رگ دید کے مرتب ہو جانے کے بعد اضافہ کیا گیا ہے کیونکہ اس میں آگے چل کر یج وید، سام وید اور انھر وید کا حوالہ دیا گیا ہے جو رگ وید کے بعد تصنیف کئے گئے تھے اور چار ذاتوں کا بھی ذکر ہے۔ اس روایت کے نقابل مطالعہ کے لئے دیکھئے میر احضمون ''پیدائش عالم'' مطبوعہ نگار، دسمبر ۵۲ء

| خدا غبر | 75                                                                                                      | نگار   |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|         | "وه ایک" جو خلد میں جامۂ عدم پہنے ہواتھا                                                                |        |
|         | حرارت نے اس کواپنی طاقت سے پیدا کیا                                                                     |        |
|         | اس میں ابتداءً خواہش نمو دار ہو کی                                                                      | بند- ۴ |
|         | يه خواهش عقل ياروح كاابتدا كي مخم تھى جس كو                                                             |        |
|         | ر شیوں نے اپنے دل و دماغ کی کاوش سے معلوم کیا<br>ویہ                                                    |        |
|         | کہ وہ (تخم) عدم وجو دمیں واسطہ اتصال ہے                                                                 |        |
|         | وه شعاعِ نور جوعالمو <b>ں می</b> ں ت <u>چیلی</u>                                                        | بند-۵  |
|         | کیاوہ عالم پستی سے نمو دار ہو کی یاعالم ب <mark>الاسے</mark> ؟                                          |        |
|         | پھر چے بوئے گئے اور قو تیں پیداہوئی <mark>ں۔</mark>                                                     |        |
|         | كار خانهُ قدرت عالم پستى مين اور اقترار واراده عالم <mark>بالامين</mark>                                |        |
|         | حقیقت کی کس کوخبرہے؟اس کااعلان کون کر سکتاہے                                                            | بند- ۲ |
|         | کائنا <mark>ت (یاعالم مخلو قات) کی پیدائش کہاں ہے یا کس ہے ہو</mark> ئی                                 |        |
|         | کیادیو تا بھی اس کے ساتھ ظہور میں آئے ؟ (یادیو تا بھی بعد کی پیدائش                                     |        |
| ?       | تو پھر کون جانتاہے کہ وہ (کا ئنات) کہا <del>ں سے نمو دار ہو</del> گی ہے                                 |        |
|         | بی عالم مخلو قات کہاں سے نم <mark>و دار ہوا</mark>                                                      | بند- ۷ |
|         | یابیہ کہ وہ خلق بھی ہواہے یا نہیں                                                                       |        |
|         | وہ جو ہالاترین آسان سے سب کچھ دیکھاہے<br>میں مار                                                        |        |
| (Dantha | اس حقیقت کاعلم صرف اسی کو ہے یاشا ئدوہ بھی نہیں جانتا<br>تحدی سے سنخیل نے بریب جانہ " سے عقب میں دھیونا |        |

کیکن توحید کے اس تخیل نے بہت جلد "ہمہ اوست" کے عقیدے (Pantheism) کی صورت اختیار کرلی۔

ہمہ اوست کاعقیدہ

ا یک خدا کا علم ہو جانے پر بھی انہوں نے دوسرے معبودوں کو مخلوق اور آفریدہ نہ مانا بلکہ ایک ہی خدا کے مخلف مظاہر تسلیم کئے:

"ایک اگنی (آگ) ہے ٰجو بہت سی جگہوں پر روشن ہوتی ہے ، ایک سوریہ

(سورج) ہے جو سب پر چمکتا ہے ایک اوشا( شفق صبح) ہے جو سب کو منور کرتی ہے۔وہ جو ایک ہے بیہ سب کچھ ہو گیاہے" (رگ دیدمنڈل ۸سوکت ۵۸ بند۲)

انہوں نے اپنے ہر معبود یا کل مظاہر فطرت کو خداہی کی ایک صورت سمجھ لیا۔ ویدوں کے دوسرے دور میں ان خیالات پر اور جَلا ہو گئی اور جو باتیں اب تک مبہم اور غیر واضح تھیں وہ واضح کر دی گئیں۔

## ويدول كادوسر ادور

رگ وید کے زمانہ میں آریہ لوگ پنجا<mark>ب میں آباد تھے اور جانبِ جنوب ومشرق ان کی پیش</mark> قدمی حاری تھی لیکن ویدوں کے دوسرے دور میں وہ پورے ش<mark>الی ہند</mark> میں چھیل گئے۔

. بیا<mark>جی حالت:</mark> رگ ویڈ کے زمانہ مین ذات پات کی تفریق نہ تھ<mark>ی اس د</mark>ور میں چار ذاتیں قائم

ہو گئی تھیں۔

ا-برجمن: جن كاكام مذهبي تعليم اور پوجاپاك كراناتها

۲- چھتری: جن کا کام حکومت اور جنگ کرن<mark>ا تھا</mark>

۳- ویش: جن کا کام زر <mark>اعت اور حرفت تھا</mark>

۷۶-شودر: جن کاکام ا<mark>ول تین ذاتوں کی خدمت کرنا تھااس طبقہ میں مفتوح اقوا</mark>م شامل تھیں۔

اسی دورکے آخرٰی حص<mark>ہ میں چ</mark>ار آشر م <mark>وجو د میں آئے یعنی انسان کی اوس</mark>ط عمر • • اسال مان کر پہلی تین ذاتوں کے افراد کی زندگی کو بچیس پچیس سا<mark>ل کے چار حصول می</mark>ں تقسیم کیا گیا جنہیں میں در سے

آ شرم کہتے تھے، وہ یہ ہیں:

ا- برہم چار ہیہ آشر م- پیچییں سال کی عمر تک ضبطِ نفس کرتے ہوئے گروہے مذہبی تعلیم حاصل کرنا، جس میں ویدوں کا حافظہ اور ان کے معنی سمجھناخاص تھا۔ یہ ساری تعلیم زبانی ہوا کرتی تھی۔ ۲- گر ہستھ آشر م- پیچاس سال کی عمر تک خاندان کانام چلانے کے لئے اہل زندگی بسر کرنا جس کے دیگر فرائض میں ویدوں کی تلاوت، دیو تاؤں کے لئے قربانیاں، آباواجداد کی نذر و نیاز، مہمان نوازی، خیر ات اور پر ندوں کو کھلانا شامل تھا۔

سا- دان پرستھ آشرم- بچھتر سال کی عمر تک گھر بار اور بیوی بچوں کو چھوڑ کر جنگل میں جا کر یو گی کی زندگی بسر کرنا۔ اسی دور میں آرینک نامی مذہبی کتب کامطالعہ کیاجا تا تھا۔

۸- سنیاس آشرم- بقیه زندگی بھکشو (فقیر) بن کر بغیر کسی جگه قیام کئے ہوئے بسر کرنا۔اس

دور میں بھی مذہبی غور و فکر کا سلسلہ جاری رہتا تھا اور ساتھ ساتھ دوسروں کو بھی مذہب کی تعلیم دی جاتی تھی۔

تاریخ عالم میں انسانی زندگی کے واسطے ایسازبردست لائحہ عمل کہیں نہیں پایا جاتا۔ قدیم اُپنشدوں کے زمانہ تک چار آشر موں کا نظریہ پیدا ہو چکا تھا اور لوگ اس پر عمل پیرا بھی ہورہ تھے۔ بعد میں ان کارواج عام ہو گیا۔ اس کا فائدہ یہ ہوا کہ لوگوں کو مابعد الطبیعاتی مسائل پر غورو فکر کرنے کا زیادہ سے زیادہ موقع مل سکا۔ اس پر ذات یات کی تفریق مشز اد تھی۔ جس نے

بر ہمن کو فکرِ معاش سے آزاد کر کے ہر قشم کے علمی مسائل پر غور کرنے کا اہل بنادیا۔ مذہبی حالت: مذہب میں بھی <mark>کا فی تبدیلیاں ہو گئی تھیں۔رگ</mark> وید کے زمانہ کاسیدھاسادہ

مذہب رسوم اور قیود میں جکڑ گیا تھا۔ قربانی (بگیبہ) کی اہمیت بہت بڑھ گئی تھی۔ لوگوں کا یہ عقیدہ ہو گیا تھا۔ قربانی (بگیبہ) کی اہمیت بہت بڑھ گئی تھی۔ لوگوں کا یہ عقیدہ ہو گیا تھا کہ اگر قربانی ٹھیک سے انجام دی جائے تو دیو تا بھی مطیع ہو سکتے ہیں۔ عوامی مذہب کے بر خلاف جس کا اعتقاد عملی طریقے (کرم مارگ) میں تھا بعض لوگ عملی طریقے (گیان مارگ) کے معتقد ہو گئے تھے۔ یہ لوگ ادھیڑ عمر میں گھر بار چھوڑ کر جنگل میں چلے جاتے، جہاں مسائل الہیہ پر غور و فکر کر تے۔ اسی بن باسی غور و فکر کا نتیجہ آرینک (بمعنی "جنگل کی کتا ہیں") اور اُیٹشدہ غیر ہیں۔

ند ہیں گئب: اس دور میں سام وید، یج وید، اور اتھر وید کے سنگھتا، چار وید ول کے بر ہمن،
آرینک اور اُپیشد تصنیف ہوئے۔ تقریباً آٹھویں صدی ق م تک وید مکمل ہو چکے تھے۔ ہر وید کا
خاص حصہ سنگھتا کہلا تا ہے جو منتروں پر مشتمل ہے۔ ویدیوں کی شرح و تفسیر کو بر ہمن کہتے
ہیں۔ ہر وید کے ایک یا دو بر ہمن ہیں۔ غالباً یہ برہمنوں کی ہدایت کے لئے آٹھویں اور پانچویں
صدی ق م کے در میان تصنیف کئے گئے تھے۔ آرینک بر ہمنوں کے آخری جھے ہیں اور اُپنشد
بر ہمنوں کے، انہیں ویدانت بھی کہتے ہیں اس لئے کہ وہ "ویدوں کے آخری جھے" یاان کانچوڑ
ہیں۔ خاص خاص اُپنشد جو ۱۲ یا ۱۲ ہیں ۲۰ ق م تک تصنیف کئے گئے تھے۔

اب ہم مذکورہ بالا کتابوں سے کچھ اقتباسات نقل کرتے ہیں جن سے اندازہ ہو گا کہ اس دور میں خداکا تخیل کیا تھا؟ تین ویدوں کے آئندہ اقتباسات سے ظاہر ہو گا کہ ہندی آریائی توحید اور وحدت (عقیدہ ہمہ اوست) دونوں ہی کے قائل تھے۔

يج ويد

ا- "وه اگنی ہے۔وہ آوتنیہ ہے،وہ دالوہے،وہ چندرماہے،وہ روشنی ہےوہ آپہ

ہے،وہ پر جاپتی ہے" (۳۲/۱)

۔ کیا میں اُس روحِ برترین کو جان سکتا ہوں جو سب کچھ ہے اور تاریکی سے پرے میں ماس کو جان کر کوئی موتِ عظیم پر فتح پاسکتا ہے۔ نجات کے لئے کوئی دوسر اراستہ نہیں ہے (۱۸/۱۸)

۳- "خداایک ہے وہ غیر متخرک ہے تاہم دماغ سے زیادہ سریع السیر ہے۔جو اس تک نہیں پہنچ سکتے۔اگر چہ وہ ان میں ہے "۔

# سام ويد

٧- "اے خداتو ہماراباپ ہے، ہمارا بھائی ہے، ہمارادوست ہے" (١٨٨١)

# اتھرووید

۵- تومر دہے، توعورت ہے، تو کنواری لڑکی ہے، تو بوڑھا آد<mark>می ہے</mark> جو لا کھی کئے لڑ کھڑ ارہاہو، توہر طرف موجو دے (۱۰–۸–۲۷)

۲- "وہ ایک ہے، تنہاایک، اس میں تما<mark>م معبود ایک ہو جاتے ہیں" (۱۳)</mark>

۷- صحیح علم دین کے جاننے والے ۱۳۳۳ دیو تاؤں کے بارے میں بیر سمجھتے ہیں کہ وہ صرف ایک ہی میں موجود ہیں اور اس کے ذریعہ سے اپنے صحیح اور فطری فرائض انجام دیتے ہیں۔ (۱۰-۲۷-۲۷)

تمام ویدی معبودوں میں وَرُ<mark>ن کامر تبہ اخلاقی حیثیت سے نہایت ہی بل</mark>ندہے۔اتھر ووید کے ند بند ملاحظہ ہوں:

۸- "ؤڑن، آ قائے اعلیٰ دیکھتاہے، گویاوہ نز دیک ہو، جب کوئی شخص کھڑا ہو تا ہے، چپتا ہے، اگر وہ لیٹنے جاتا ہے یا اٹھتا ہے۔ جب دو آدمی پاس بیٹھ کر کانا پھوسی کرتے ہیں تو بھی شاہ ورن کو اس کا علم ہو تا ہے، وہ وہاں مثل ثالث کے موجو د ہو تا ہے۔

" یہ زمین بھی شاہ ورُن کی ہے اور یہ آسان بھی، جس کے کنارے بہت بعید ہیں ''۔ دونوں سمندر وَرُن کی کمر ہیں وہ پانی کے اس قطرے میں بھی موجود ہے''۔"اگر کوئی آسان سے پرے بھاگ کر جاناچاہے تو بھی شاہ ورُن سے نہیں

۴- اس کامقابله زبور ۲۴، آیت ا، سے کیجئے۔

خی سکتا "۔ اس کے جاسوس آسمان سے دنیا کی طرف بڑھتے ہیں اور ہزار آٹھوں سے اس زمین کی نگرانی کرتے ہیں "۔ "شاہ وَرُن سب پچھ دیکھتا ہے جو زمین و آسمان کے درمیان اور اس کے پرے ہے۔ اس نے انسانوں کے پلک جھپکانے کا شار کیا ہے جیسے ایک کھلاڑی پانسہ پھینکتا ہے، ویسے ہی وہ سب چیزوں کافیصلہ کر دیتا ہے "۔ (۲۲-۱۲-۱۵)

یہاں پر وَرُن سے تمام تر خدائی اوصاف منسوب کر دیئے گئے ہیں اور دوسرے دیو تاؤں کو غیر موجود مانا گیا ہے یہی "توحیدِ ناقص"ہے جس کی مثالیں ہندو ادب میں بہت پائی جاتی ہیں۔ انہیں آگے نقل کیاحائے گا۔

اینشد کے گفظی معنی "راز کی تعلیم " (رہسیہ ) ہیں جسے ہندوؤں کی تین اعلیٰ ذاتوں میں سے صرف وہی حاصل کر سکتے ہیں جنہیں گرواس کااہل سبچھتے تھے۔خاص اینشد تقریباً ۴ اہیں۔ان کا موضوع روح (آثمن) خدا (برہمن ')اور نیچر ہے اور نیچے ان کا بالتفصیل ذکر کیاجا تاہے:

بعض کے نزدیک روحِ انسان خدا سے مختلف ہے۔خدا قادرِ مطلق ا<mark>ور عال</mark>م کل ہے لیکن روح کی طاقت اور علم محدود ہے۔خدامحیطِ کل ہے <mark>اور روح جسم تک محدود ہے۔خدامسرتِ کامل</mark> ہے لیکن روح بسا او قات خوش ہوتی ہے اور بسا او قات غمگین۔خدا غیر متحرک ہے اور روح

، سراپاتگ ودود ہے۔ خدامقصود ہے اور روح اس کی متلاشی وغیر ہوغیرہ، ''نشریب سے سالت ہے۔ مصر مصر کرنیات نہیں تا بیشر میں کی شد

اُپنشدول کے مطابق روح اور خدامیں کوئی فرق نہیں بقو<mark>ل شری رام کر شن</mark> پرم ہنس:

" روح مقی<mark>ر انسان ہے اور روح آزاد خداہے"</mark>

روح کی قید و ہند محض اس وقت تک ہے جب تک وہ لاعلمی کے طلسم میں گر فتارہے اور جب انسان نے اپنے نفس کو جان لیا تو"دوئی" مٹ گئی۔ گویا ہم اپنشدوں کے فلسفہ کو مختصر أيوں ظاہر کر سکتے ہیں (بر ہمن: آتمن) بر ہمن اور آتمن کی وحدت (بر ہما آتما کیم) فلسفہ ویدانت کا اذعائی اصول ہے۔

جس طرح ایک آ ہو مشک کی تلاش میں مارامارا کچر تاہے اور یہ نہیں جانتا کہ جو خوشبواس کے مشام ِ جان کو معطر کر رہی ہے اس میں ہے اس طرح ہم بھی یہ نہیں جانتے کہ جس خدا کی

۵-اس کامقابلہ زبور ۱۳۹ کی آیات ۱۲-۷سے کیجئے۔ دونوں میں اس قدر مشابہت ہے کہ بجائے توارد کے زبور کی آیتیں سر قد معلوم ہوتی ہیں۔

۲-اسے بر جمن ذات اور بر جمن نامی کتابوں سے مختلف سمجھنا چاہئے اس کے معنی ہیں" فظیم ترین" اور یہ لفظ بے جنس ہے اس کی دوسر می صورت بر جماہے، جسے اس بر بھا( مذکر ) سے مختلف سمجھنا چاہئے جو ہندو تثاثیث کا پیبلاا اقنوم ہے۔

ہمیں تلاش ہےوہ کہیں آسان پر نہیں بیٹھاہے بلکہ خود ہمارے اندرہے اور ہم اس کے اندر ہیں۔ اپنشدروں کا خدادا خلی بھی ہے اور خارجی بھی۔ اُپنشد پُرزور الفاظ میں انسان کو یہ جتاتے ہیں کہ:

"وہ توہے"

"تت توم اسي"

اور

"میں بر ہمن ہوں"

"اہم برہم اسی"

اگر میر ادل کہتاہے میں آپ سے مختلف ہوں اور اس سے نتیجہ نکالتا ہوں کہ آپ کی نسبت سے میر اایک علیٰحدہ وجو دہے اور اس طرح میں خداسے بھی جدا ہوں۔ لیکن ویدانتی کہتاہے کہ یہی تو ساری پریثانیوں کی جڑہے اور جب تک انسان اس کثرت کے احساس کو ترک نہ کرے گا آوا گون سے نجات نہیں مل سکتی اس لئے:

"دل میں سمجھنا چاہئے کہ یہاں کثرت نہیں ہے جو یہاں کثرت پر نظر جما تا ہے وہ موت سے موت تک اندھے بین سے بھٹکتا ہے "۔ (بریبر آریک ۲<sub>۳–19</sub>) اپنشدوں کا نصب العین عابد و معبو د کے فرق کو مٹانا ہے۔ار شاد ہو تا ہے:

"جو (اپنے سوا) دوسرے معبود کی پرستش کرتاہے اور کہتاہے کہ وہ ایک ہے اور میں دوسر اہوں،وہ شخص عقلند نہیں ہے "۔(بریہدا۔۴۰۰۰)

جویہ کہتاہے کہ "خداہے" اس کے سامنے تجاب ہے اور جویہ کہتاہے کہ (میں) خداہوں "اس نے یقیناً خدا کو جان لیاہے، انسان کو خو د اپنی ذات کے بارے میں سوچنا چاہئے"۔مطالعہ

"اس نے یقینا خدا لو جان لیاہے، انسان لوحو د اپنی نفس"کے سواکسی دوسر می چیز کی ضر ورت نہیں۔

" دراصل جس نے اپنے نفس کو دیکھ لیا، سن لیا، سمجھ لیا اور جان لیا اس نے سارے عالم کو جان لیا "ربید ۲-۵۔۵)

اس صدافت تک پہنچناہی دیانت کی معراج ہے۔ یہ وہ روشنی ہے جس کے طلوع ہونے کے بعدرات ہونامحال ہے۔

"اس کے لئے کیاغم ہو سکتا ہے جس نے وحدت کو جان لیااس کے دل کی قید ٹوٹ گئی اور تمام شبہات زائل ہو گئے "۔(منڈک۲۔۸۸)

پیدائش عالم کے بارے میں اُپنشدایک خاص نظریہ پیش کرتے ہیں۔اُپنشدوں کا خالق کسی خارجی مادے سے دنیا کو نہیں پیدا کر تابلکہ خو داینے اندر سے:

"جس طرح مکڑی جالا بنتی ہے جس طرح کہ پودے زمین سے اگتے ہیں اسی طرح پیسب کچھ جو یہاں ہے اس غیر فانی سے نکلاہے "۔(منڈک۱۔۱۔۷) دوسری جگہ اسی خیال کویوں ادا کیاہے:

جیسے چھوٹی چھوٹی چنگاریاں آگ سے اڑتی ہیں اسی طرح اس آتمن سے تمام عالمین، دیو تا، ارداح حیوانی اور ک<mark>ل زندہ مخلوقات ب</mark>ر آمد ہوئی ہیں "(بریہد ۱-۱-۱)

ار مایچر مخلو قات کاخالق سے پیداہوناویساہی ہے جیسے سطح <mark>آب پر بلبلوں کا پیداہونااور پھر</mark> اس میں غائب ہو جانا۔

ویدانت فلفہ "کثرت فی التوحید "(بہت میں ایک) اور "توحید فی اکثرت "(ایک میں بہت) کا قائل ہے۔ دنیا کی ہرشے خدامیں ہے اور ہرشے میں خداہے۔ اب سے ڈھائی ہز ارسال پہلے ایک فلنی اولک اینے بیٹے شویت کیتو کو ہدای<mark>ت کر تاہے:</mark>

"اے میرے بیٹے شروع میں میہ کائنات اور جستی واحدا یک تھے۔اسی ہستی نے خواہش کی کہ میں کثیر ہوں گا۔اس لئے اس نے تیجس (حرارت) کو پیدا کیا۔" (جھاندوگہ ۲۰۲۰–۳۰)

آ کے چل کروہ ہستی مطلق پر یوں روشنی ڈالتاہے:

" پیر تمام کائنات بالجو ہر وہ ہے، وہ صدافت ہے، وہ آتماہے اور وہ توہے"۔ (چھاندوگیہ ۱۔۸۔۷)

اس سے معلوم ہو تاہے کہ ویو تاؤں کی طاقت اور فطرت کااصل منبع خدا کی ذات ہے اور بغیراس کی مرضی کے کچھ نہیں ہو سکتا۔ چنانچہ کہتے ہیں:

"سورج نہیں چیکتااور نہ چاند ستارے جیکتے ہیں نہ بجلی چیکتی ہے آگ تو کسی شار وقطار میں نہیں اس کے (خداکے) حیکنے سے سب پچھ چیکتا ہے۔اس کے نور

سے سب کچھ منور ہو تاہے (کھ ۵۔۱۵۔ منڈک ۲-۲-۱۰)

اُپنشرروح اور مادے کی تفریق کو تسلیم نہیں کرتے ان کے مطابق علت ِ اولی روح ہی ہے: "پی سب روح پر مبنی ہے، روح کا ننات کی بنیاد ہے، روح بر ہمن ہے"۔

ہماری روح ہی اصل حقیقت ہے اور جو کچھ نظر آتا ہے وہ مایا (فریبِ نظر) ہے اگر چہ بیہ خیال نہایت پر انا ہے لیکن مایا کا لفظ سب سے پہلے شوتیا شوتر اُپنشد (۲۰–۱۰) میں استعال ہوا ہے۔ مغربی فلسفہ میں افلا طون کا کہنا تھا کہ " دنیا میں جو کچھ نظر آتا ہے وہ حقیقت نہیں ہے، بلکہ محض اس کا سابیہ ہے" اور کانٹ کی بھی بہی رائے ہے۔

اپنشدوں کا خداشخص (سگن) بھی ہے اور غیر شخصی (نرگن) بھی۔ پہلی صورت میں وہ یہودی اور عیسائی مذہب کے خداسے مشابہ ہے۔ وہ کا نئات کا بنانے والا، پالنے والا، مثانے والا اور اس کا حکمر ان ہے۔ دنیاوالوں کی قسمت اس کے قبضہ واختیار میں ہے۔ وہ نیکوں کو جز ااور بدوں کو سمز ادبتاہے۔

ایک خیال یہ بھی ہے کہ چونکہ برہمن ہرشے میں سایاہوا(انتریامی) ہے اس لئے اس کا جسم تمام جسموں کا مجموعہ ہے، اس کا دماغ تمام دماغوں کا مجموعہ ہے، سب کے ہاتھوں سے وہ کام کر تاہے، سب کے پیروں سے وہ چپتا ہے۔ سب کی آنکھ سے وہ دیکھتا اور سب کے کانوں سے وہ سنتا ہے۔

آیک طرف تو آریائ<mark>ی فلسفہ نے برجمن کی یوں تعریف کہ وہ ایباہے وہ ایباہ</mark>ے اور پھریہ دیکھ کر کہ اس کی صحیح تعریف نہیں کی جاسکتی ہے کہہ دیا کہ:

"وہ ایسانہیں ہے۔ایسانہیں ہے"۔(نینی نیتی)

ذیل کااقتباس اسی انداز میں لکھا گیاہے:

" نہ وہ کثیر ہے نہ دقیق، نہ خفیف ہے نہ طویل، نہ وہ آگ کی طرح سرخ ہے نہ پانی کی طرح سرخ ہے نہ پانی کی طرح سیال اس کا سامیہ نہیں ہے۔ اس میں تاریکی نہیں ہے وہ بغیر ہوا، بغیر تعلق کے بغیر ذائقہ کے ، بغیر بوکے ، بغیر آئکھوں کے ، بغیر گویائی کے ، بغیر دماغ کے ، بغیر سانس کے ، بغیر دہانہ کے ، بغیر ناپ کے اور بغیر ظاہر وباطن کے ہے "۔ (بریہد سے ۸)

اس طرح انہوں نے بر ہمن کو تمام صفات سے معرا کر دیا۔ بظاہر یہ خیالات متضاد معلوم ہوں گے کہ ایک طرف تو خدا کو نرگن نراکار (بے صفت اور بے صورت) کہا جاتا ہے اور دوسری طرف سکن ساکار (صاحب صورت وصفات) لیکن واقعہ بہ ہے کہ جب تک ہم اپنے کو مجسم اور محدود سبجھتے ہیں اس وقت تک خدا شخص ہے اور جب ہم اپنی شخصیت کے حدود سے باہر

ہو گئے تو شخصی خدا اور مادی دنیا ہمارے لئے غائب ہو جاتی ہے اور صرف غیر شخصی خدارہ جاتا ہے۔ ہم اور "وہ" ایک ہو جاتے ہیں، اس وقت دوئی مٹ جاتی ہے اور "ہست مطلق" کے سوا کچھ نہیں رہتا۔ ان معنوں میں روح (جیو آتما) اور خدا (بر ہمن) ایک ہیں اور جب تک ہم اپنی خو دی کو فنانہیں کرتے دونوں مختلف ہیں۔

## مسّله تناسخ (آوا گون)

انسان کے مرنے کی بعد روح کا کیاحشر ہو تاہے،اس کی تین ہی صور تیں ہوسکتی ہیں:

ا- جسم کے ساتھ روح بھی ہمیشہ کے لیے فناہو جائے۔

۲-اسے اپنے اعمال کے مطابق ہمیشہ کے لئے دوزخ یاجنت میں رہنا پڑے گا۔

س-اُسے اپنے اعمال کے مطابق قلب بدلناپڑے تاو قتیکہ وہ اپنی اصلی حا<mark>لت پر خداسے مل جائے۔</mark>

ان میں سے پہلا خیال ماد <sup>ک</sup>ین کا ہے دوسرایہودیوں، عیسائیوں <mark>اور مسل</mark>مانوں کا اور تیسر ا خیال ہندؤں اور بعض دیگر اقواموں میں پایاجا تاہے۔

ہندوؤں کاعقیدہ ہے کہ انسان کی روح غیر فانی ہے اور دراصل آوا گو<mark>ن میں</mark> بھی روح میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی، وہ ت<mark>و محض قلب بدلتی ہے جس کا انحصار اعمال پر ہے اگرچ</mark>ہ روح کو جتجو تو خوب سے خوب تر جسم کی ہوتی ہے تاہم وہ مجھی تو حشرات الارض یا پودوں کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے اور مجھی انسان اور انسانِ کامل کی شکل میں نمودار ہوتی ہے کے روحوں کے بارے میں ایک جگہ ارشاد ہو تاہے:

"اینے گزشہ انمال اور علم کے مطاب<mark>ق بعض حصولِ جسم کے لیے</mark> رحم میں داخل ہوتی ہیں اور بعض مقیم اشیاء(پو دول وغیرہ) میں۔" (کھ اینٹد،۵-۷)

بعض اُپنشدوں کے مطابق 'مرنے کے بعد روحوں کو دوراستوں میں سے ایک سے سفر کرنا ہو تا ہے۔ ایک تو دیو تاوُں کا راستہ ( دیو آین) ہے اور دوسرا آبار کا راستہ (پتر ائن) ہے۔ اعلیٰ ترین روحیں پہلے راستے سے سفر کر کے برہم لوک (عالم خداوندی) تک پہنچتی ہیں اور دھیان میں محو ہو کر اپنے کو مکمل کرتی ہیں اور بالآخر خدائے تعالیٰ میں جذب ہو جاتی ہیں۔ نیک روحیں دوسرے راستے سے سفر کر کے جاند تک پہنچتی ہیں اور وہاں جاکر اپنی نیکیوں کا سکھ اٹھاتی ہیں اور

\_\_\_\_\_ 2-- یونانی فلسفیوں میں فیثاغور شاور سقر اط آوا گون کے قائل تھے،موجودہ دور میں شامی النسل شاعر جبران خلیل جبران مسئلہ تناتخ سے کافی متاثر ہواہے۔

٨- ملافظه بوچهاندوگيه ٢-١٥-٥-٠١، بريبد١-٢٢، كوشتكي ١-٢-٣، كيتا آخوال ادهيائي، اشلوك ٢٢-٢٥

وقت پوراہونے پر پھر زمیں پر دوبارہ پیداہونے کے لئے آتی ہیں۔

اُپنشدوں سے پہلے آوا گون کاذ کر نہیں ملتا (منڈک ا۔ ۲۔۱، چھانداگیہ ۵۔۳۔۱۰) کیکن بیہ خیال غالباً برہمنوں کے زمانہ میں بیدا ہو جکا تھا۔

بار بار پیدا ہونے سے نجات اسی وقت مل سکتی ہے جب انسان کی روح (جیو آتما) خدا (بر ہمن) میں مل جائے خدا سے ملنے کا نام ہی موکش یا نروان (نجات) ہے اور ازلی روح سے وصال حاصل کر ناہی ہندو فد ہب کا نصب العین ہے۔ اُیکنشدوں کی تعلیم پر عمل کر کے ایک شخص کے لئے میہ ممکن ہے کہ وہ جیتے جی بر ہمن سے واصل ہو جائے اور بار بار پیدا ہونے سے نجات حاصل کرلے۔

# فلسفة اعمال (كرم)

ہندو مذہب کے مطابق انسانوں میں جو غیر مساوات پائی جاتی ہے وہ خدا کی تلوّن مزاجی کا نتیجہ نہیں ہے کہ حیسا چاہا قسمت میں لکھ دیا بلکہ میہ ہر شخص کے اعمال (کرم) کا نتیجہ ہے۔ ہندوؤں کا اعتقاد ہے کہ ایک شخص اس زندگی میں اعلیٰ یااد نیٰ ذات میں یا غیر انسانی صورت میں پیداہو تاہے تو یہ اس کی گزشتہ زندگی کے اعمال کا پھل ہے جیسا کوئی اس زندگی میں کرے گااس کے مطابق وہ آئندہ زندگی میں جنم لے گیا۔ اس نظر ہے کے مطابق جمے ہم مقدریا قسمت کہتے ہیں وہ ہماری گزشتہ پیدائشوں کے اعمال کا نتیجہ ہے جو ہماری موجودہ حالت کو متعین کرتے ہیں میں وجہ ہے کہ ایک ہندوا پنی بری حالت یا تکلیف کے لئے خداکو ذمہ دار نہیں قرار دیتا بلکہ ساری ذمہ داریا ہے سرلے لیتا ہے۔

# رزميه نظمول كأزمانه (مهادويه كال)

رامائن: ہندوؤں کی دو مشہور تظمیں ہیں رامائن اور مہا بھارت موجودہ رامائن چو ہیں ہزار اشعار (اشلوک) پر مشتمل ہے جو سات حصوں میں منظتم ہیں دوسرے جھے سے لے کر چھٹے تک میں رام چندر جی کو ایک بہادر انسان کی حیثیت سے پیش کیا گیا ہے مور خین کے مطابق پیر حصے والمیک کے تصنیف کر دہ ہیں جن کا زمانہ کم از کم چھٹی صدی ق م تھا۔ پہلے اور ساتویں جھے میں رام چندر جی کو خدا (وشنو) کا او تار مانا گیا ہے انہیں غالباً بعض دوسرے مصنفین نے دوسری صدی ق م میں اضافہ کیا تھا۔ ہندوؤں میں اس کتاب کا پڑھنا ثواب میں داخل ہے جو لوگ سنکرت سے ناواقف ہیں وہ ہندی میں رامائن پڑھتے ہیں جھے گوشائین تکسی داس جی نے اکبر

اعظم کے عہد میں لکھاتھااس کا پورانام رام چرتر مانس ہے۔

حیسا کہ نام سے ظاہر ہے رامائن کا موضوع رام کی زندگی ہے۔ "اجو دھیا کے راجہ دسرتھ
کے تین بیویاں تھیں کو شلیا، کیکئی اور سمترا۔ کو شیلا سے رام چندر بی کی کیئی سے بھرت اور سمترا
سے کشمن اور ستر بمن پیدا ہوئے۔ رام چندر بی کی شادی ودیھ کے راجہ جنگ کی لڑکی ہیتا جی سے ہوئی اور چو نکہ رام چندر بی سب سے بڑے اور قابل شہز ادے تھے اس لئے راجہ دسرتھ نے ان
کو اپنا دلی عہد قرار دیا۔ اس پر ان کی سوتیلی مال کیکئی کو حسد پیدا ہو ااور انہوں نے راجہ دسرتھ پر خوادیا ور ردے کر اینے میٹے بھرت کو ولی عہد بنوادیا اور رام چندر جی کو جلاو طن کر ادیا ہ

وہ تنہا جانا چاہتے تھے لیکن ان کی وفادار بیو کی سیتا اور بھائی کشمن ساتھ ساتھ چلنے پر مصر ہوئے اور ساتھ گئے بعد ازاں میتا کو انکاکاراجہ راون اغوا کر لے گیا<mark>۔ را</mark>م نے ہنومان جی کی مدد سے ایک بڑی فوج تیار کی۔ ہنومان کے ہندروں نے جنوبی ہندسے انکاتک ایک پل تیار کیا جس پر سے ایک بڑی فوج انکا کینچی۔ گھسان کی لڑائی ہوئی۔

راون مارا گیا اورسیتا کو واپس لے آیا گیا، آج بھی اس واقعہ کی یاد میں دسہرے کا تہوار منایا جاتا ہے۔ کہتے ہیں راون کو مارنے سے پہلے رام نے در گاکی لوجا کی تھی سواسی نمونے پر بنگالی پہلے تین دن در گالوجا کرتے ہیں اور ادھر کے لوگ چوشے دن رام لیلاکے تماشے میں راون کی شبیہ بناکر پھو تکتے ہیں۔

ہندوؤں کے نزدیک رام اپنی شرافتِ نفس اور فرزندانہ اطاعت کی بناپر ایک مثالی انسان ہیں اور "رام راج" ایک مثالی حکومت کا نمونہ ہے۔ سیتا جانثاری اور شوہر پرستی کی بناپر ایک مثالی عورت ہیں <sup>کاشم</sup>من بر ادرانہ وفاداری اور ہنومان اطاعت گزاری کی علامت ہیں ہر فرقے کے لوگ رام کی عزت کرتے ہیں اور رام سے زیادہ ہندو بچوں کا کوئی دوسر انام نہیں رکھا جاتا۔ لوگ رام کا نام لیتے ہوئے مرنا پیند کرتے ہیں۔

خود رامائن اور پُر انوں میں رام کو وشنو بھگوان کا ساتواں او تار تسلیم کیا گیا۔ وہ جامہ بشری میں خداتھے لہذاان کی خداکے طور پر پرستش کی جاتی ہے۔ گوسوامی تکسی داس جی فرماتے ہیں: "واقعی رام وہ خدا ہے جو سراپا وجود، ہمہ تن عقل اور سرتا پا مسرت ہے جو نامولود ہے، جس کا جو ہر ہی علم ہے اور جو توانائی کا ایک عظیم مخزن ہے۔وہ سب میں

<sup>9-</sup> تاریخ ہند، جلد اول، از نواب علی قریثی، صفحہ ۲۱

سایا ہواہے اور وہ ان اشیاء پر بھی مشتمل ہے جن میں وہ سرایت کئے ہوئے ہے، وہ نا قابل تقییم اور غیر محدو دہے۔ وہ غیر مشروط اور وسیع ہے، وہ گویائی اور دیگر حواسوں کے ذریعہ نا قابل رسائی ہے۔ غیر جانبدار، بے عیب، بداغ نا قابل تسخیر، بے صورت، جہالت سے بری، ابدی اور مایا سے پاک ہے۔ وہ انبساط کا انبار ہے وہ پر اکرتی (قدیم مادے) کی دستر س سے باہر ہے ہر دل کا مالک اور اس میں بسنے والا ہے، خواہشات سے آزاد، علائق سے پاک اور غیر فانی ہے۔"

اس اقتباس میں لفظِ رام ،خداکے نام کے طور پر استعال ہواہے اور رام کی تمام تر صفات اوصاف خداوندی ہیں۔

### مهسانبسارت

ہندوستان کی دوسری مشہور رزمیہ نظم ہے جس کا پڑھنا اور س<mark>ننا راما</mark>ئن کی طرح ضروری ہے۔ یہ رامائن سے حجم میں ، کہیں زیادہ ہے اس میں ایک لاکھ سے پچھ زیادہ اشلوک ہیں جو ۱۸ حصوں میں تقسیم ہیں۔ دراصل اس سے طویل رزمیہ دنیا کی کسی زبان میں نہیں بایاجا تا۔

اگرچہ اس کا مصنف ویاس رشی کو بتایا جاتا ہے لیکن اس کی طوالت خود اس بات کا ثبوت ہے کہ یہ کسی فروواحد کی نہیں بلکہ مختلف اشخاص کی تصنیف ہیں اختلاف ہے لیکن اتنا یقینی ہے کہ وہ گوتم بدھ سے بہت پہلے کی چیز ہے کیونکہ اس میں مہاتم بدھ اور بدھ مذہب کی طرف کوئی اشارہ نہیں ملتا۔

اس میں راجہ دھرت راشٹر کے سوبیٹوں (جو کورو کہلاتے تھے) اور پانڈو کے پانچ بیٹوں یو دھیشٹر، بھیم،ار جن، نکل اور سہدیو (جو پانڈو کہلاتے تھے) کی باہمی جنگ کا ذکر ہے۔ کورو کی حکومت موجودہ و بلی کے قرب وجود کے علاقہ میں تھی جو ہتنا پور کہلا تا تھا۔ بتایاجا تا ہے کہ اس جنگ عظیم میں ہندوستان کے تمام راجہ شریک ہوئے تھے اور اس نے ہندِ قدیم کے تمدن کو غارت کر دیا لیکن دراصل یہ بھارت اور پنچالہ قوموں کے درمیان ایک مقامی جنگ تھی جس کا زمانہ ۵۰۰ور ۲۰۰۰ق م کے درمیان مانا جاتا ہے۔

کوروؤں اور پانڈوؤں کی جنگ کے ساتھ اس رزمیہ میں اور بھی سیکڑوں کہانیاں اور قصے بیان کئے گئے ہیں جس کی وجہ سے میہ نظم بہت طویل ہو گئی ہے۔

. بھیا گور گیت

مہا بھارت کی چھٹی کتاب میں وہ مشہور اور فلسفیانہ نظم شامل ہے جسے شری مد بھا گوو گیتا www.RealisticApproach.org ( نغمہُ مقدس) یا محض گیتا کہتے ہیں۔ دراصل یہ ایک وعظ ہے جسے شر ی کرشن نے میدانِ جنگ میں ارجن کو دیا تھا۔ ارجن ایک انسانِ مکمل ہے جو باوجو دجری ہونے کے اپنے پہلومیں ایک نرم دل رکھتا ہے۔ اپنے ہی عزیروا قارب کاخون بہاکر تخت و تاج حاصل کرنا اسے اچھا نہیں معلوم ہو تالیکن شریک کرشن جو اس جنگ (مہابھارت) میں ارجن کے رتھ بان کی حیثیت سے شریک ہیں اسے اپنے فرض کا احساس دلاتے ہیں: "

اداکرجواسس دم ترافرض ہے ترے ذمہ اے چھتری قرض ہے پے حق جدل ہو تواسس کے سواست کے اور کیا

بندر ن ان کے اپدیش میں گہر اؤپیداہو تاہے حتی کہ گیا<mark>ر ہوں باب میں (گیتا میں کل ۱۸</mark> باب اور \*\* کے اشلوک ہیں) وہ ار جن کو اپنا '' وشور دپ'' دکھاتے ہی<mark>ں۔ ار</mark> جن ان کے جسم میں ساری کا نئات (بر ہمانڈ) کو گر دش گنال دیکھناہے اور اسے کل دیو تاانہی کے اندر نظر آتے ہیں۔ اس سے معلوم ہو تا کہ وہ جامعہ بشری میں خدابیں اور انہوں نے کورؤوں کے مظالم کاسد باب کرنے کے لیے یادو قوم میں او تار لیا ہے۔

'گیتا" خداکے بار<mark>ے میں کہتی ہے کہ اس کا نہ کوئی شروع ہے نہ آخر،وہ س</mark>ب میں بساہوا ہے اور سب سے الگ ہے،وہ سب کے دلول میں ہے، پردہُ خیال کی پہن<mark>ے سے بھی</mark> پرے ہے۔نہ آدمی کا دماغ اس کا تصور کر سکتا ہے اور نہ اس کی زبان اسے بیان کر سکتی ہے۔

پیدائش عالم کے بارے میں گیتا<mark>نے ایک خاص نظریہ پیش کیاہے۔</mark> دنیابار بارپیدا ہوتی ہے اور بار بار مٹتی ہے، اس دنیا سے پہلے نہ معلوم کتنی دنیائیں پیدا ہو چکی ہیں اور نہ معلوم کتنی اور پیدا ہوں گی۔

تخلیق عالم کوسرشٹی اور اس کے تحلیل یاخاتمے کوپرلیہ (قیامت کہتے ہیں اس عرصہ کوجب تک ایک عالم موجو درہتاہے کلپ یابرہم دن (خدا کا دن) کہتے ہیں اور وہ زمانہ جب تک عالم معدوم رہتاہے برہم راتری (خدا کی رات) کہلا تاہے ان میں سے ہر ایک ہز اروں یگ کے برابر ہو تاہے۔ ارشاد ہو تاہے:

"غیر ظاہر سے تمام مظاہر وں کی آمد پر پیدا ہوتے ہیں اور اس کی رات کے آت پر اس مخفی ہستی میں جذب ہو جاتے ہیں "۔(آٹواں ادھیائے شلوک ۱۵۔۱۹)

<sup>•</sup> ا-گیتا کے اشلوک کابیہ منظوم تر جمہ نواب مر زاجعفر علی خان اثر تکھنوی کی لاجو اب کتاب" نغمہ جاوید" سے منقول ہے۔ www.RealisticApproach.org

اسی خیال کو دوسی جگه یوں ادا کیاہے:

"ہر ایک کلپ کے خاتمے پر سب چیزیں میری طرف پلٹی ہیں اور (دوسرے) کلپ کے آنے پر میں انہیں چھر نکالتا ہوں۔" (نواں دھیائے اشادک 2)

قدیم آبنشدوں میں یہ خیال نہیں پایاجا تالیکن بعد کے ساتھیہ فلسفہ میں ان کا پوری طور پر نشوو نما ہو اس کے لئے بعض عالموں کے نزدیک گیتا میں کا ئنات کی تخلیق و تحلیل نیز کا ئناتی زمانوں کا خیال ساتھیہ فلسفہ ہی ماخو ذہے اور عموماً مادّے سے متعلق بھا گوت گیتا کے تمام نظریئے ساتھیہ فلسفہ سے متعلق ہیں۔

گیتاروح اور مادے کی ابدیت کو تسلیم کرتی ہے لیکن مادہ آزاد نہیں ہے بلکہ روح کا تابع ہے ( ۷-۲/ ۷) خدا مادے میں مخم رکھتا ہے جس سے تکوین شروع ہوتی ہے۔ اس لئے وہ تمام کلو قات کا باپ ہے جب کہ مادے کا مقابلہ ماں کے رحم سے کیا جاسکتا ہے (۳-۳/ ۱۳) مادے تغیر پذیر ہے لیکن روح غیر متغیر ہے۔ گیتا کی تعلیم کے مطابق روح کو نہ ایذا پہنچائی جاسکتی ہے نہ اسے برباد کیا جاسکتا ہے اور نہ اسے تکلیف اور موت کا احساس ہو تا ہے کیو نکہ میہ چیزیں محض فانی جسم کو متاثر کرتی ہیں۔

فلسفہ جبر واختیار میں گیتا <mark>کار حجان جبر کی طرف ہے کرشن جی فرماتے ہیں:</mark> ''اے ار جن!مالک سب کے دلوں <mark>میں رہتا ہے اور انہیں اپنے مایا</mark> کے چیکر پر

نجاتا ہے"۔ (ادھیائے ۸ ا، شلوک ۱۲)

گیتا پر زور الفاظ میں انسان کو ایک خدا کی پر خلوص پرستش (بھگتی) کی ہدایت کرتی ہے اور انسانوں کے سامنے ایک خاص طریقہ عمل پیش کرتی ہے یعنی نتیجہ کے خیال کو ترک کرکے اپنے فرض کو انجام دینا( نشکام کرم) انسان کا نصب العین ہوناچاہئے۔

آخر میں خود کر شن کے بارے میں تحقیقاتِ جدیدہ کا خلاصہ پیش کریں گے جنہوں نے دنیا کو گیتاالی بلندیا یہ تصنیف عطا کی۔

تحقیقات سے پیۃ چلتا ہے کہ کرش جی ایک غیر بر ہمن چوپانی اور جنگجو قوم کے سر دار تھے ان کے باپ کانام وسودیو تھا۔ان کا زمانہ گوتم بدھ اور مہابیر سے پچھ پہلے تھا،انہوں نے ایک خاص مذہب کی بنیاد ڈالی جس میں توحید پر بڑازور دیا گیا۔ان کاخدا شخصی تھا جسے وہ بھگوان (قابلِ پرستش) کہتے تھے۔اس خداکا تخیل اخلاقی حیثیت سے مثل وَرُن کے بہت بلند تھا۔ یہ نیا مذہب پرستش) کہتے تھے۔اس خداکا تخیل اخلاقی حیثیت سے مثل وَرُن کے بہت بلند تھا۔ یہ نیا مذہب پرستش

اوراس کے ماننے والے بھاگوت کہلاتے تھے۔ بھاگوت گیتااس مذہب کی مقدس کتاب تھی جس میں بعدازاں ویدانت کا فلسفہ (جس کا خدا غیر شخص ہے) اور سائکھیہ لوگ کے عناصر بھی شامل کر لئے گئے یہی وجہ ہے کہ موجودہ گیتا کی تعلیمات توحید اور وحدیت (عقیدہ ہمہ اوست) کا ایک حیرت انگیز مررکب نظر آتی ہیں۔

جب سیستھنیز ہندوستان آیا تو بھا گوت مذہب کا خاصہ دور دورہ تھابعد میں یہ مذہب وشنو پرستی میں جذب ہو گیااور اس کے پیغیبر یعنی کرشن جی کو وشنو نارائن کا او تار مان لیا گیااور خو د گیتا مہابھارت میں شامل کرلی گئی اس طور پر اس کی اہمیت دن بدن بڑھتی گئی۔

کرش جی کے بارے میں جوروایتیں بیان کی جاتی ہیں ان میں سے بعض اندرؔ سے متعلق ہیں جن کار گوید میں ذکر ہے مثلاً اندر کے بارے میں بیان کیا جاتا ہے کہ وہ در تر نامی سانپ کو مارتا ہے۔ کرشن جی کا کالیانا می سانپ کو مارنے کا بھا گوت پر ان میں تذکرہ ہے اسی طرح رگ وید میں برہسپتی کا دل نامی سانپ کو مارکر ان گایوں کو آزاد کرنے کا تذکرہ ہے جو پہاڑ میں چچپی تھیں اور کرشن جی کا گوبرد ھن پہاڑ کے بنچے گایوں کی حفاظت کرنے کا ذکر ہے۔ اسی روایت نے انہیں گوند اور گوبال کے ایسے خطاب د لوائے۔

بعض عالموں کے نزدیک جس کر شن کو گیتاکا مصنف بتایاجاتا ہے وہ ایک فلسفی اور پیغیبر ہے اور اس کر شن سے مختلف ہے جس کے قصے عوام میں مشہور ہیں۔ یہ کر شن ، گوالنوں (جنہیں گوپیاں کہتے ہیں) کی محبت کامر کزہے اور ان میں ایک یعنی رادھاسے اس کا خاص عشق تھا۔ جھے فلسفے (شٹ در شن)

معناق م اور معنائے در میان ہندو فلنفے نے بہت ترقی کی اور رفتہ اس کی چھ شاخیں ہو گئیں، انہیں باہمی تعلق کے لحاظ سے دو دو کے تین مجموعوں میں تقسیم کیا جاتا ہے یعنی نیائے اور ویشیشک، ساتھی اور یوگئیں، ان سب کا منشاانسانوں کو نجاتِ اُخروی حاصل کرنے میں مدود بنا ہے لیکن ان کے بانیوں نے کوئی مذہبی جماعت نہیں قائم کی۔ منائل کا موضوع علم کلام اور منطق ہے۔ یہ صحیح طریقہ استدلال سکھا تا ہے تا کہ انسان اینے اعمال کا احتساب کر کے برے کا موں سے محفوظ ہو کر نجات حاصل کر سکے۔

انسان اپنے اعمال کا احتساب کر کے برے کا مول سے محفوظ ہو کر نجات حاسل کر سکے۔ ویشیشک در شن: دینیات سے زیادہ اس کا موضوع طبیعات ہے اس میں روح اور مادے کی تفریق کو تسلیم کیا گیا ہے۔مادہ غیر فانی،غیر مرئی اور بے صورت ذرات پر مشتمل ہے۔ ان ہی کی ترکیب سے کا ئنات کی تخلیق ہوتی ہے اور بر ہم دن کے خاتمہ پر وہ ایک دوسرے سے الگ ہو جاتے ہیں اور دنیاختم ہو جاتی ہے ، بیہ فلسفہ جینبیوں کے فلسفے سے مشابہ ہے۔

ساکھی ورش: یہ سب سے پر انا ہے تقریباً ۱۹۰۰ اور ۵۵۰ق م کے در میان وجود میں آیا۔ اس میں خدا کی ہستی سے انکار کیا گیا ہے۔ کا کنات کی تخلیق روح (پرش) اور مادے (پر اکرتی یا پر دھان) کے باہمی عمل سے ظاہر کی گئی ہے۔ اس کے مطابق ہماری مصیبتوں کا باعث صرف یہ ہے کہ ہم روح اور مادے میں تمیز نہیں کرتے لیکن ان میں فرق کرنے سے ہمیں غم و محن سے نجات مل سکتی ہے اس فلفہ کاسب سے بڑا مفسر کیل تھا۔

یوگ در شن: اگرچہ یوگ کی ابتداء وادئ سندھ کے زمانہ میں ہو چکی تھی لیکن یہ فلسفہ پا تنجلی سے منسوب ہاس میں خدا کے وجود کو تسلیم کیا گیاہے اور اس تک پہنچنے کا ذریعہ یوگ کو قرار دیا گیاہے جس کے لئے مختلف طرح کی ریاضتیں کر کے اپنے جسم اور نفس کو قابو میں لایا جاتا ہے جو یوگ کی مشق کر تاہے وہ یوگی (جوگی) کہلا تاہے۔ تپتیا یعنی ریاضت و نفس کشی اسی زمرہ میں شامل ہے۔

پورومیمانسا در شن: یہ فلسفہ جمینی سے منسوب ہے۔ یہ انسان کو راہِ عمل (کرم مارگ) و کھاتا ہے اس میں ویدوں کی مذہبی رسوم پر بحث کی گئی ہے۔ اس کے مطابق آواز وائی (قدیم) ہے اور چو نکہ وید شہروں (لفظوں) پر مشتمل ہیں اس لئے وہ بھی از لی و ابدی ہیں بعد میں یہ فلسفہ ویکہ وید شہروں (فظوں)

ویدانت درش یا اُتر میمانسا: جیسا که بتایا جاچکا ہے ویدانت کے معنی ہیں "ویدوں کا آخری حصہ"
یا ان کا نچوڑ، اس کی بنیاد اُپیشدوں کے فلسفہ پر ہے اور یہ انسان کی راہِ علم (گیان مارگ) کی
طرف راہنمائی کر تا ہے اس کی سب سے اہم کتاب بدرائن کابر ہم سوتر (یاویدانت سوتر) ہے جو
سن عیسوی کے آغاز میں لکھی گئی تھی یہ اُپیشدوں اور گیتا کے مقابلے میں نہایت ہی پیچیدہ ہے
مختلف عالموں نے اس کی شرح بیان کی ہے جن میں شکر اچاریہ (آٹھویں صدی عیسوی) کی شرح
بہت مشہور ہے۔

یہ فلسفہ ہندوستان کا مقبول ترین فلسفہ ہے شری رام کرشن پرم ہنس (۱۸۳۴ء- ۱۸۸۷ء) سوامی ود یکا نند (۱۸۶۲ء- ۱۹۰۲ء) ان کے شاگر داور شری آرو ببیند گھوش مشہور ویدانتی ہوئے ہیں، موجو دوہ زمانہ میں سرایس رادھاکر شنن اس فلسفہ کے زبر دست ماہر ہیں۔ مذہب قد مصرور میں معرور میں لیعن و میں قدین سے محمود میں میں میں میں اور میں آت

منوسمرتی: ہندو د هرم میں شاستر یعنی مذہبی قوانین کے مجموعوں میں سب سے مشہور منو سمرتی

ہے جو پہلی یا دوسری صدی ق م کی تصنیف ہے اس میں ہمارے موضوع سے متعلق ایک خاص چیز ہے لیعنی برہم دن اور برہم راتری کی تفصیل(۱-۲۹–۷۲)ان میں ہر ایک ہمارے \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*سالوں کے برابر ہو تاہے۔ہندوؤں نے یہ حساب اس طرح لگایاہے":

انسانوں کے ایک سال کے برابر دیو تاؤں کا ایک دن ہوتا ہے، دیو تاؤں کے چار ہزار دنوں ہوتا ہے، دیو تاؤں کے چار ہزار دنوں گئی ہے دنوں ہوتا ہے، دیو تاؤں کے چار ہزار دنوں گئی چار ہزار انسانی سالوں کے برابر ست یگ (یاکر تیایگ) ہوتا ہے اور یگ کے پہلے چار سوبرس کی سندھیا (صبح کا دھند لکا) ہوتی ہے اور یگ کے اخیر میں اسے ہی سال کا سندھیا نش (شام کا دھند لکا) ہوتا ہے۔ اس طرح ترتیایگ تین ہزار سال دواپریگ دوہزار سال اور کالی یگ (کلگب) ایک ہزار سال کا ہوتا ہے۔ ان میں سے ہرایک کے شروع اور اخیر میں بالترتیب تین سو، دوسواور ایک سوسال کی سندھیا اور اسے ہی سالوں کے سندھیانش ہوتے ہیں ان چاریوں کے مجموعہ کو جو بارہ ہزار سال ہوتا ہے چتریگ کہتے ہیں ۱۳۹۰ چتریوں کا ایک مہایگ اور ایک ہزار مہایگوں کا ایک مہایگ اور ایک ہزار مہایگوں کا ایک برہم دن یاکلپ ہوتا ہے اور اسے ہی عرصے کی ایک رات ہوتی ہے۔ خالباً اس حساب کا آغاز ویدوں کے بعد کے زمانہ میں ہوا۔ اخیر و وید (۱-۲-۲۱) میں عالی کا دیگر ماتا ہے۔

پورندون، و چه هم به به برور بت پرستی کی ابتداء

چھٹی صدی ق م میں جین اور بدھ مذہب وجود میں آئے۔ان کا تفصیلی ذکر ہم آئندہ کریں گے۔ یہاں پر صرف ہندو مذہب پر ان کے اثرات کا ذکر کرنا مقصود ہے۔ان دونوں مذہب کے بازے میں سکوت اختیار کیا تھا۔خداکا کوئی واضح تخیل نہ پیش مذہب کے بانیوں نے خدا کے بارے میں سکوت اختیار کیا تھا۔خداکا کوئی واضح تخیل نہ پیش کرنے کا بتیجہ یہ ہوا کہ خودا نہی کو خدامان لیا گیااور سب سے پہلے گوتم بدھ (بدھ مذہب کے بانی) اور مہابیر سوامی (جین مذہب کے بانی) کے قوی ہیکل بت بنائے گئے۔غالباً فارسی زبان کا لفظ "بت" بدھ ہی کی بگڑی ہوئی صورت ہے۔

سب سے پہلے مہاتما گوتم بدھ کا بت گندھارا کے فنکاروں نے پہلی صدی عیسوی میں تیار کیا۔ کنشک کے زمانہ تک مجسمہ سازی کا فن متھر اتک پہنچ گیا اور ایک صدی میں بنارس، آندھر ااور امر اوتی میں بدھ کے بت بننے لگے۔ بدھ مذہب والوں کی دیکھا دیکھی جین مذہب والے بھی اپنے اکابر کے بت بنانے لگے اور ہندو بھی اپنے معبودوں کو مرکی صورت میں دیکھنے کی تمناکرنے

اا-اگرچه کائناتی زمانوں کاسا تھیے در شن میں بھی ذکرہے لیکن میں نہیں کہہ سکتا کہ اس میں وہی تفصیل پائی جاتی ہے جو منو سمرتی میں درج ہے

www.RealisticApproach.org

گئے اور ان کی مور تیں بھی ہز اروں کی تعداد میں تیار کی جانے لگیں اور ہر طر ف بت پر ستی کا دور دورہ ہو گیا، پھر انہی بتوں کی حفاظت کے لئے مندر بنائے جانے لگے۔

دیو تاؤں کی شبیہیں بنانے کے لئے تمام مذہبی کتابیں دیھی گئیں اور دیو تاؤں کی صفات کو سامنے رکھ کر شبیہ سازی کی گئی۔ مثلاً گیتامیں خدا کو"وشو تو کھم" یعنی سب طرف منہ والا کہا گیا ہے اس کے پیش نظر بر ہماکابت یوں بنایا گیا کہ انسان کے جسم پر بجائے ایک کے چار سر لگادیئے گئے ، جو چاروں طرف دیکھ رہے ہوں لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ واقعی کسی الی چار سر والی ہستی کا وجود ہے بلکہ یہ محض نشان ہے خدا کے عالم کل ہونے کا۔ اس طرح بعض بوں کے در جنوں ہاتھ بنائے گئے ہیں جس سے مقصود ، معبود کی قوتے عمل کی زیادتی کا اظہار تھا۔ اس طرح ور جنوں ہاتھ بنائے کے لئے کافی قیاس آرائی اور شاعری سے کام لیا گیا ، مثال کے در جنوں ہاتھ بنائے جاتے ہیں اور ان پر ایک گدھے کا سر بھی طور پر راون کو لیجئے جس کے دس انسان کے سر بنائے جاتے ہیں اور ان پر ایک گدھے کا سر بھی اور چو شاستر (فلسفہ) کا عالم تھا لیکن باوجود اس علیت کے وہ بے و قوف تھا ورنہ وہ رام سے نبر ور ماہ کے نبر دائر ماہو کر اپنی جان و مال سے ہاتھ نہ دھو تا۔

مریس یہ ماننا پڑے گا کہ اگر ہت پرستی نہ ہوتی تو ہندوستان میں سنگ تراشی و نقاشی اس قدر ترقی ناکر سکتے بورپ کو اپنے (Venus of Milo) کے مجسمہ پر ناز ہے لیکن ہندوستان کے قدیم مندروں میں نہ معلوم ایسے کتنے بلکہ اس سے بھی کہیں خوبصورت مجسمے اور شہبیہیں موجو دہیں۔ ہندووں نے تجسیم بشری کے اصول کو کس قدر برتا اسے یوں سیجھئے کہ علم موسیقی میں ہر راگ کی شکل و صورت اور سن وسال مقرر کئے اور بتوں کو تو بالکل ہی انسانی خواہشات اور ضروریات کا بندوماں لیا گیا، پجاری بتوں کو عشل کراتا ہے، کپڑے پہنا تا، زیورات اور پھولوں سے سنگار کرتا، کھانا کھلا تا اور شال میں لیسٹ کر بستر میں سلاتا ہے۔

### اينسا

اگر ایک طرف ہندووں نے بدھ اور جین مذہب سے متاثر ہو کربت پرستی سیھی تو دوسری طرف اہنسا کا اعلیٰ اصول سیکھا۔ اہنساکے لفظی معنیٰ ہیں کسی کو "نہ مارنا" ان مذاہب سے پہلے کثرت سے قربانیاں ہواکرتی تھیں لیکن ان کے ظہور میں آنے کے بعد سے قربانیوں کارواج دن بدن گھٹٹا گیا یہاں تک کہ لوگ گوشت خوری سے بھی پر ہیز کرنے لگے اور لوگوں کی سمجھ میں بیا بات آگئ کہ بلاضر ورت کسی بھی جاندار کو نہ مارنا چاہئے ، فلسفہ ویدانت سے بھی اس کو تقویت

ہوئی۔ چونکہ ہرشے میں خدا کا ظہور ہے اس لئے وہ قابلِ تعظیم ہے۔ ایک مشہور قصہ ہے ۱۸۵۷ء میں جب کسی مقدس ہندو کو ایک انگریز نے سگین مار کر ہلاک کیا تو اس نے مرتے مرتے کہا" اور تو بھی وہ ہے" (تت تو م اس) لیعنی خداہے۔اس نظریئے کے مطابق مجر م اور زاہداسی صدافت عظیم کے مظہر ہیں لہذا دونوں ہی نہیں ہیں۔

ہندوؤں کا عمل "جیو اور جینے دو" کے اصول پر ہے۔ ہندو مذہب کے اکابر نے اس چیز کو تسلیم کیاہے کہ مختلف مذاہب خداتک پہنچنے کے مختلف راستے ہیں، بلکہ بعض نے تواس کا تجربہ بھی کیاہے۔ سوامی رام کرشن پرم ہنس پہلے کالی کے بھگت تھے پھر انہوں نے اسلام قبول کیا بعد میں عیسائی ہو گئے اور پھر اپنے پر آنے مذہب پر آگئے انہوں نے ہر مذہب کی تہہ تک پہنچ کریہ معلوم کیا کہ ہر مذہب بیں ایک ہی خدا کا جلوہ نظر آتا ہے اس لئے ہر مذہب اپنی جگہ ٹھیک ہے اسی چیز نے انہیں اور ان کے شاگر دول کو خدمتِ خلق اللہ پر آمادہ کیا جس کا نتیجہ رام کرشن مشن کی صورت میں ہمارے سامنے ہے جس کی شاخیں دنیا کے ہر حصہ میں بلا امتیازِ مذہب و ملت نوع انسانی کی خدمت میں مصروف ہیں۔

## جديد هندومذهب

۰۰سے ۰۰۰تک کا زمانہ تاریخ ہند میں پر انوں کا دور کہلاتا ہے کیو نکہ اس زمانہ میں ۱۸ پر ان تصنیف ہوئے کہی وہ زمانہ تھا جب جدید ہندی نہ ہب کی بنیاد پڑی۔ بدھ اور جین نہ ہب والوں کو نیچا دکھانے کے کے بر ہمنوں نے اپنے نہ ہب اور سنسکرت زبان کی پر زور تبلیغ کی اور بت پرسی کو روائے دیا۔ "اس دور میں اُپنشدوں کی تعلیمات اور ویدوں کے معبود پس پشت جاپڑے۔ جو معبود ویدی دور میں ثانوی اہمیت کے حامل تھے وہ اول در جہ کے معبود بن گئے اور صف اول کے معبود ویلی چھے چلے گئے۔ مثلا و شنو کی شان میں رگ وید میں صرف پانچ بھی ہیں اور وہ محض سورج دیو تا کیکن اب وہ خدائے تعالی بن گیا اس طرح ردر جو محض بجلی وطوفان کا دیوی تھی اب ہندووں کا دوسر ابر است کے دریا کی دیوی تھی اب علوم و فنون کی سرپرست بڑا معبود بن گیا۔ سرس وتی جو پہلے محض اسی نام کے دریا کی دیوی تھی اب علوم و فنون کی سرپرست برامعبود بن گیا ور اندر جورگ وید کے زمانہ میں سب سے بڑا معبود تھا محض دیو تاوں کا راجہ ہو کر رہ گیا۔ اس طرح اپنشدوں کے بر ہمن (بے جنس خدا) کی جگہ بر ہما (مذکر دیوتا) نے لے لی اور اپنے پیشرو کی مسخ صورت ہے ہندوؤں کے خاص خاص معبود کون ہیں شخے ان کا ذرکر کیا جاتا ہے۔

# عقیدهٔ تثلیث (تری مورتی)

بر ہما، وشنو اور شیو (یا مہیش) ہندوؤں کے سب سے بڑے معبود ہیں انہیں وہ ایک ہی خدا کی تین صور تیں مانتے ہیں۔ بحثیت ِ خالق کے وہ بر ہما ہے۔ بحثیت ِ پر ورد گار (پالنے والے) کے وہ وشنو ہے اور بحثیت ِ قہار یعنی دنیا کے مٹانے والے کے وہ شیو ہے۔ یہ تینوں الگ الگ دیو تا نہیں ہیں بلکہ ایک ہیں اس لئے بھی بھی ان کا مجسمہ یوں بنایا جاتا ہے کہ ایک ہی انسان کے جسم پر تین سر لگا دیئے جاتے ہیں ایسے بت کو "تر یمورتی" کہتے ہیں۔ بدایں ہمہ یہ دیو تا بر ہما کو چھوڑ کر الگ الگ بوجے جاتے ہیں اور ان کے علیحدہ علیحہ ہت جمی بنائے جاتے ہیں۔

### برہما

ہندو تثلیت کا پہلا اقوم ہے۔ خالق دیو تا ہے لیکن وہ کائنات کو ہمیشہ موجود رہنے والے مادہ سے پیدا کر تا ہے نہ کہ لاشے سے۔ان کے چار سر اور چارہاتھ دکھائے جاتے ہیں جن میں سے ایک چچچ ، دو سرے میں لوٹا (قربانی کا سامان) تیسرے میں تسبیح اور چوتھے میں وید ہو تا ہے۔اس کی سواری (وائمن) ہنس ہے۔ یہ میر و پربت پر مع اپنی ہیوی سرسوتی کے رہتا ہے جو فنونِ لطیفہ کی دیوی ہے اور مور پر سوار ہوتی ہے۔ بر ہما کو دیو تاؤں کی حکومت کاصدر سمجھنا چاہئے۔اگر چہ یہ سب سے باور مور پر سوار ہوتی مندر نہیں پایا جا تا عوام کے مذہب میں بالکل ہی نظر نداز کر دیا گیا ہے۔اس لئے کہ بحثیت خالق کے وہ اپنافر ض پوراکر چکاہے اب وشنوکی عمل داری ہے۔ ہے۔اس لئے کہ بحثیت خالق کے وہ اپنافر ض پوراکر چکاہے اب وشنوکی عمل داری ہے۔

ہندوستان میں وشنو کے ماننے والوں کا بڑازور ہے۔ وشنو کے ماننے والے ویشنو کہلاتے ہیں۔
وشنو ایک ویدی معبود ہے۔ منتروں میں اسے معبود سمس ظاہر کیا گیاہے، اس طرح اس کا تعلق
نورو حیات سے رہتا ہے۔ منتروں میں اس کے تین ڈگ (تری و کرما) بھرنے کا ذکر ہے جس سے
غالباً سورج کا طلوع، عروج اور غروب مراد ہے۔ اسی نے غالباً پر انوں کے دامن او تارکے قصہ کو
جنم دیا۔ اسی آفیاب پرستی نے بعد ازاں خدا پرستی (وشنو بمعنی "محیط کل" خدا) کی صورت
اختیار کرلی۔ بعض عالموں کا یہ خیال ہے کہ وشنوسے ملتا جلتا تخیل ایک دوسرے معبود نارائن کا تھا
اس کئے یہ دونوں ایک مان کئے گئے۔

وشنوکے چارہاتھ دکھائے جاتے ہیں، جن میں سے ایک میں سکھ، دوسرے میں گدا (گرز) تیسرے میں چکر (چرخ) اور چوتھے میں پدم (کنول) ہو تا ہے۔ وشنو کی سواری گرنٹر ہے جو www.RealisticApproach.org انسان اور پرند کی مرکب صورت ہے۔ ان کی بیوی ککشمی حسن اور دولت کی دیوی ہیں جو سمندر سے نتھن کے وقت بر آمد ہوئی تھیں۔ پیدائش عالم کی تصویر یوں بنائی جاتی ہے کہ وشنو ایک بہت سے سروں والے سانپ مسی اننت پر لیٹے ہیں اور ناف سے ایک کنول اُگاہے جس پر بر ہماجی بیٹھے ہیں۔

وشنوایک نہایت ہی رحیم وکریم دیوتاہیں۔ دنیا کو تباہی سے بچانے کے لئے انہوں نے نواوتار لئے۔ اوتار کے معنی "نزول یا اترنے " کے ہیں۔ جب دنیا کی حالت خراب ہو جاتی ہے تو خدااس کی درستی کے لئے حیوان یا انسان کی صورت میں زمین پر جلوہ گر ہوتا ہے اس نظر بے کی بنا پر بعض دیگر مذاہب ہندومذہب میں جذب ہوگئے مثلاً بدھ مذہب اور بھا گوت مذہب۔ وشنو کے اوتاروں

میں رام اور کرشن کے او تارسب سے اہم مانے جاتے ہیں کل او تار تر تی<mark>ب وار ب</mark>یر تھے۔

ا- منسیہ او تار مجھلی کی صورت میں ۔ ۲ - کورم او تار کچھوے کی <mark>صورت</mark> میں

۳- در ہااو تار۔ سور کی صوت میں ۲۲- نرسنگھ او تار۔ انسان اور شیر کی <mark>مرکب</mark> صورت میں

۵- وامن او تار بونے کی <mark>صورت میں ۲- پرش ران کی صورت میں</mark>

2- رام چِندر کی صورت م<mark>یں ۔ ۸- کر شن کی صورت میں</mark>

۹- بدھ کی صورت میں

ا بھی دسواں لیعنی کا لکی او تار باقی ہے جو ۴۵۰۰۰ سا<mark>ل میں ظاہر ہو گا</mark>۔ چوشھے او تارکی کہانی مخضر اً بیان کی حاتی ہے۔

ہرنیہ کثیپ نام کا ایک خود سرراجہ تھاجو کافر مطلق بلکہ خدائی کا دعوے دار تھالیکن اس کا لڑکا پر ہلاد انتہائی دین دار تھا، اس کا خدامیں پورااعتقاد تھا، لہذا اس کے باپ نے اس کے طور طریق سے ناراض ہو کر اس کو مر واڈالنا چاہا۔ اسے پہاڑ کی چوٹی سے بچینکا گیا لیکن غیر مرئی خدانے پہنچ کر اس روک لیا۔ اسے زہر دیا گیا اسے بھی خدانے پی لیا اس کو جلانے کے لئے اس کی بھوچی ہلکا اسے روک لیا۔ اسے زہر دیا گیا اسے بھی خدانے پی لیا اس کو جلانے کے لئے اس کی بھوچی ہلا دیس کے بارے میں یہ مشہور تھا کہ اسے آگ نہیں جلاستی آگ میں لے کر بیٹھی گر پر ہلاد پی گیا اور ہلکا جل کرخاک ہوگئ (اسی خوشی میں ہولی کا تہوار منایا جاتا ہے ") اس طرح ہرنیہ کشیب جب اپنے ارادوں میں بے در بے ناکام ہواتو بالآخر اس نے پر ہلاد کو بلوا بھیجا اور پوچھا کہ وہ کیوں اس کی برتری کو تسلیم نہیں کر تا اور کس کے کہنے سے بیہ شعار اختیار کیا ہے لڑے نے جواب دیا:

۱۳- پر ہلا د کے قصے کی حضرت ابر اہیم اور آتش نمر ود کے قصہ سے مشابہت حیرت انگیز ہے۔

"کائنات کے حاکم نے، تمام اقوام کے مالک نے جواآپ سے عظمت میں کہیں بڑااور طاقت ور ہے۔میرے دل وجان کواپنے قابو میں کرر کھاہے اور اسی نے مجھے پیہ طریقہ سکھلایاہے" پیہ جواب سن کروہ طیش آگیااور فوراً میان سے تلوار کھینچ کر بولا:

" "توبيكنے كى كيسے جرات كرتا ہے كہ تير امالك مجھ سے زيادہ صاحب قوت اور طلاقت ور

ہے؟ تیرا آ قاکہاں ہے؟ اسے مجھے د کھلا؟"

لڑکے نے جواب دیا:

"وہ ہر جگہ موجو دہے" راحہ نے سوال کیا

'و بہت وہن ہے۔ "کیاوہ اس تاج میں ہے؟"

. جواب ملا: "مال"

یہ سن کراس نے تاج پر تلوار کاوار کیا اور وہ دو ٹکڑے ہو گیا۔ پھر پوچھ<mark>ا کہ</mark>

" کیاوہ اس تھمبے می<u>ں ہے؟"</u>

پر ہلا دنے دل میں خ<mark>د اکو یاد کرتے ہوئے کہا:</mark>

" ہاں وہ اس تھیے م<mark>یں</mark> بھ<mark>ی ہے"</mark>

راجہ نے یہ کہتے ہوئے کہ"اب اپنے خداوند سے کہہ کہ <mark>وہ تجھے قتل ہو</mark>نے سے بچالے" زور سے تھمبے پر تلوار کا ایک ہاتھ مارا فوراً شاندار تھمبا بھٹ گیا اور وشنو بھگوان نے نرسکھ کی صورت میں نمودار ہو کر اس پالی راجہ کے گلڑے ٹکڑے کر دیئے اور اس طرح ایک سچے عابد کو

شہید ہونے سے بچالیا۔ شیو

شیو کے ماننے والے شیو اور یہ مذہب شیورُ در مت کہلا تا ہے۔ شیو جی کا پیشر و رگ وید کا رُدر (لفظی معنی "رونے یا چلانے والا") لیعنی قدرت کی تخریبی قوتوں کا دیو تا ہے جس کے مظہر اتم بحل اور طوفان تھے۔ اگر چہ رگ وید میں چندہی بھجن رُدر کی تعریف میں ہیں تاہم شیوجی کی بعض خصوصیات کا ان میں ذکر ہے مثلاً ان کا پہاڑ پر رہنا، کمبی کمبی جٹائیں اور کھال کا باند ھنا وغیرہ۔ بعد ازاں انہیں مہایوگی اور یو گیوں کا مربی مان لیا گیا۔ انہیں شیو ("مبارک" ،" نیک فال") اور مہادیو ("معبوداعظم") کے خطاب دیئے گئے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وادی سندھ کے

زمانہ میں بھی شیوجی کی پوجاہوتی تھی جس میں بعد از ال رُدر کے تخیل کی آمیز شہوگئ۔

ہندوعقیدے کے مطابق شیوجی تباہ کن دیو تاہیں ان کی پیشانی پر ایک تیسری آنکھ (تری
لوچن) ہے جبوہ اسے کھول دیتے ہیں تو آگ اس طرح نکلنا شروع ہو جاتی ہے گویا ایک آتش
فشاں پھٹ پڑا ہوا اور ہر چیز جل کر خاک ہو جاتی ہے۔ کام دیو (عشق و محبت کا دیوتا) ان کی نگاہِ
غضب کا شکار ہو کر اپنے جسم سے محروم ہو گیا اس لئے وہ ان انگ (بلا جسم) کہلا تاہے اور محض
اس وقت پیدا ہوتا ہے جب مرد اور عورت یکجا ہوتے ہیں۔ بیشتر شیوجی مراقبہ (دھیان) کی
حالت میں رہتے ہیں اور گنگا آسمان سے اتر کر پہلے ان کے سرپر گرتی ہے اور پھر جب اس کا زور
ان کی پر چے جٹاؤں میں کم ہوجاتا ہے تب زمین پر آتی ہے ان کی سواری نندی نام کا بیل ہے اور
ان کی پر چے جٹاؤں بین کم ہوجاتا ہے تب زمین پر آتی ہے ان کی سواری نندی نام کا بیل ہے اور

شیو جی کا تعلق رقص و غناسے بھی رہتا ہے ، انہیں بعض مجسموں میں نہایت ہی دکش انداز میں رقص کرتے ہوئے دکھایا جاتا ہے۔ یہ ان کانٹ رائ روپ ہے اور اس سے نظام کا ننات کی باقاعدہ حرکت (Cosmic Rhythm) کی طرف اشارہ ہے شیو اور پار بی کی پوجا کا ایک اور پہلو بھی ہے یعنی لنگ (مر دانہ عضو) اور یونی (زنانہ عضو) کی علامات کہ صورت میں پرستش جو ایک نہایت ہی قدیم چیز ہے۔ این سے دنیا کی تخلیق اور تولیدی قوتوں کی طرف اشارہ ہے۔

شیو کے ایک بیٹے جنگجو کار تیکے ہیں جو د<mark>یو تاؤوں کی فوج کے سر دار ہیں</mark> اور دوسرے بیٹے گنیش ہیں جن کا سرہا تھی کا اور جسم انسان کا بنا یاجا تا ہے۔ان کی <mark>سواری ایک چوہا ہے، گنیش اور</mark> ککشمی ہندوؤں کے نہایت ہی مقبول معبود ہیں جن کے بتوں کی جوڑی ہر تاجر کی دکان اور مکان پر نظر آتی ہے۔

ر سائے۔ شیو جی کی بیو ی پار بتی کی متعد وصور تیں ہیں جن میں خاص یہ ہیں:

ا- پاربتی اور اُما کی حیثیت سے وہ ایک حسین عورت اور رحم دل ماں ہے جیسے ماں اپنے بچہ کو بلانے کیلئے اپنے ہاتھ پھیلاتی ہے ویسے ہی وہ ہر مخلوق کی طرف اپنادستِ اعانت بڑھاتی ہے۔ ۲- درگاکی حیثیت سے وہ انتہائی غضب ناک ہے، جسے خوش کرنے کے لئے بڑگالی اپناسب سے بڑا تہوار یعنی درگا یو جامناتے ہیں۔

۳- کالی کی حیثیت سے وہ وباؤں ،زلزلوں ، طوفانوں اور سیلا بوں کی دیوی ہے اس صورت میں اسے ہاتھ میں ایک کٹاہواسر اور گلے میں کھو پڑیوں کی مالا پہنے ہوئے دکھایا جاتا ہے۔

# شكتى بوجا

ویشنو اور شیومت کے ماننے والوں کے بعد سب سے زیادہ شکتی کے بھگت ہیں جو خدا کو بحثیت مال کے ماننے ہیں اس فرقہ کابنگال میں سب سے زیادہ زور ہے۔ ہندوؤں کے بعض مشہور ومعروف علماءاور درویش شکر اچار ہیے، رام کر شن پر م ہنس، سوامی وویکا نندوغیرہ" مادرالہی" کے ماننے والے تھے۔

عوام کے مذہب میں شکتی کو شیو کی بیوی مانا جاتا ہے جس کے بہت سے نام ہیں ،اُما، پار بتی، در گااور کالی وغیرہ جن کا اوپر ذکر ہوا ہے اگرچہ کالی کی خون آلودہ شبیبییں کسی بھی شخص کو پبند نہیں آسکتیں لیکن کالی کے ایک بھگت کا کہنا ہے کہ فطرت کی پر جلال اور مہیب قوتوں کو مثل اس کی خوشگوار صور توں کے خداکا ایک جزو کیوں نہ سمجھا جائے۔

شکتی کے ماننے والے فلاسفہ روح کو مذکر اور مادے کومؤنث مانن<mark>ے ہیں ج</mark>نہیں پرش اور پر ا

کرتی کہتے ہیں انہی کے ملنے سے سارے عالم تخلیق ہوئی ہے۔ ہندوؤں کا مشہور بت "اردھاناری ایشوری" سبھی اسی چیز کی مان نیش کے ""

طرف اشارہ کرتاہے۔

" یہ بت گویا برہماکا ہے جب وہ تکوین عالم کے کام میں مصروف تھا۔ اس کا داہنا حصہ مر دانہ اور بایاں حصہ زنانہ دکھایا جاتا ہے اور اعضا جنسی کو دستہ دار صلیب کی صوت میں ظاہر کرتے ہیں جو زنانہ و مر دانہ اعضاء کے اتصال باہمی کی نشانی ہے ""

برہا، وشنو اور شیو کے بعد ویدی زمانہ کے دیو تاہیں جنہیں ثانوی حیثیت حاصل ہے اور پھر ان سے بھی کم ترور ہے کی فوق البشر ہستیاں ہیں جسے:

ا- اپسرائیں یاجنت کی رقاصائیں جو راہبوں کو لبھاتی ہیں۔

۱۳-نیاز فتخ پوری، "ترغیباتِ جنتس" (مطبوعه ۱۹۴۱ء)صفحه ۷۲، ساتهه کی تصویر کی خوبی اس وقت ظاہر ہوگی جب آپ اس کے نصف حصه کو (عمودی طور پر) چھپاکر دیکھیںگے، مر دانہ عضو اور زنانہ عضوکے اتصال سے جوصورت ﷺ بنتی ہے اسے اہل مھر عنځ لیخی "نشان حیات" کہتے تھے چونکہ زندگی کا ظہور ان کے ملنے سے ہو تاہے، لہٰذا بید علامت بالکل موزول تھی، یہاں پر اس چیز کا فیصلہ کرنامشکل ہے کہ آیا بیہ نشان مصر سے ہندوستان آیا، یااس کے برعکس صورت ہے۔

۲- کنر۔ سادی موسیقار جن کااوپری حصہ جسم انسان کااور بنیج کا پر ند کاہو تا ہے۔

س- نا گایعنی سانپ دیو تا

ہے۔ در کش دیو تاجو در ختوں کے مخافظ ہیں۔

۵۔ یکشنی (عورت) اور مکش ( مر د) جو دولت کے دیو تاکبیر کے ماننے والے ہیں۔

۲۔ راکشش یا دیو جن میں سب سے مشہور راون ہوا ہے جس کے دس سر تھے۔ مذکورہ بالا دیوی دیو ِ آؤں کے علاوہ ، ذاتی ، خانگی اور گاؤں کے الگ الگ دیو تا ہیں۔ خیال کیا جاتا ہے کہ ہندؤوں

کے کل دیو تاؤں کی تعداد ۳۳ کروڑ ہے۔

# ہندومذہب کے مصلحین

ہندوستان میں ساتویں صدی سے بار ہویں صدی عیسوی تک کا زمانہ اصلاحی تحریکوں کا زمانہ اصلاحی تحریکوں کا زمانہ کہلاتا ہے۔ اس زمانہ میں کمال بھٹ، شکر اچاریہ، رامانخ نمبارک، مادھو اچاریہ اور رامانند ایسے بڑے بڑے مصلحین پیدا ہوئے جنہوں نے بدھ اور جین مذہب کے عالموں سے بحث کر کے ان مذاہب کا استیصال کیا اور ویدک مذہب نیز وشنو پرستی کو رواج دیا۔ ہندو فلسفہ میں بھی انہوں نے معتد بہ اضافہ کیا۔ اس دور کے تین فلفے بہت مشہور ہیں:۔

ا- شكر اچارىد ( ٨٨٤ء- • ٨٨ء) كاادويت واد-अह्वेतवाद يعني "وحدت وجود"

۲- رامانج اچاربیه (۱۷۸ء-۱۲۵۰ء) کاوِیششٹادویت واد <mark>विशिष्टाद्वैत वाद یعنی"مش</mark>ر وط مثنویت"

س-مادهواچاريه (١٩٩١ء- ٢٧٦١ء) كادويت واد द्वेतवाद ايعني «مثنويت».

شکر نے نزدیک دنیا محض دھوکا( مایا) ہے اصل ہستی خدا کی ہے تمام دیو تاایک ہی ایشور کے مختلف روپ ہیں لہذاان کی پرستش جائز ہے وہ خود شیو کی پو جاکرتے تھے اور ان کے پیرو بھی شیو کے پرستار ہیں۔شکر کابیہ قول نقل کرنے کے قابل ہے:

اے خدا! میرے تین گناہوں کو معاف کر، میں نے تصور میں تیری تصویر قائم کی حالا کلہ تیری کوئی صورت نہیں، میں نے مدح میں تیرابیان کیا حالا کلہ تیری تعریف ہوہی نہیں سکتی اور مندر میں جاتے وقت یہ بھول گیا کہ توہر جگہ موجو د ہے"

شکر اچار یہ کے بر خلاف رامانج نے بھکتی پر زور دیا اور دنیا کو اصل اور واقعی بتایا۔ ان کا خدا

سگن ساکار (ماحبِ صورت وصاحبِ صفات) ہے وہ وشنو کے ماننے والے تتھے۔

ماد ھواچاریہ روح اور مادے دونوں کی ابدیت کے قائل تھے۔اُن کا کہناتھا کہ انسان نرگن

ایشور کا دھیان نہیں کر سکتا۔ مگر سگن وشنو بھگوان کی پو جاکر کے نجات حاصل کر سکتا ہے۔
ہمبارک نے جو رامنج کے ہم عصر نے مذکورہ فلسفوں کے اختلاف کو دور کرنے کے لئے ایک در میانی راستہ نکالا۔وہ بر ہمن (خدا) کو کائنات کا روحانی سبب اور مادی سبب بھی مانتے تھے۔ بر ہمن برگن اور سگن دونوں ہی ہے۔ یہ دنیاد ھو کہ نہیں ہے بلکہ اصلی اور واقعی ہے بال اسے ان معنول میں ضرور دھو کہ کہا جاسکتا ہے کہ اس کی ہر چیز میں تغیر کاعمل جاری ہے اور اس کا بر ہمن سے اللّٰ معنول وجود نہیں۔ یہ دنیابر ہمن سے مختلف بھی ہے اور خود بر ہمن بھی ہے۔ اسی طرح چیسے لہریں، بلیل، جھاگ، بھوار، قطرے، بھاپ اور برف در حقیقت پانی ہی ہیں لیکن پانی سے صور تامختلف بھی ہیں۔ ان کے نزدیک انسان محض خدا کی معرفت کے ذریعہ ہی نجات حاصل کر سکتا ہے۔ نروان حاصل کر نے کے دوبی ذرائع ہیں۔ اپنی روح کی حقیقت کو بہچانا اور اپنی زندگی کو خدا کیلئے وقف کر دینا!!۔ کرشن اور رادھا کی پرستش پر خاص طور سے زور دیا۔ اسی طرح راما نند (چودھویں غیبوری) نے رام کو وشنو کاسب سے بڑا او تار مانا اور تکسی داس جی بھی ان سے متاثر ہوئے۔ ہندو مذہب پر اسلام کا اثر

جب سے مسلمان ہن<mark>دوستان آنا شروع ہوئے اور ہندوؤں نے ان کے مذہب</mark> سے واقفیت حاصل کی اُن میں سے بعض لوگ اس چیز کو محسوس کرنے گئے کہ ہمارا مذہب بہت کچھ اصلاح کا مختاج ہے اور مسلمانوں کی بہت سی باتیں اپنائی جاسکتی ہیں مثلا:

ا- مسلمان ایک خدا کومانتے ہیں

۲- اُن میں بت پر ستی کارواج نہیں۔

سو-ذات پات کی تفریق نہیں۔ معروف میں سے اس تاہیں میں میں تاہی جا

۴-شادی بیاہ کے طریقے آسان ہیں اور طلاق کا چلن ہے۔ مصادی بیار کی سات

۵-لڑ کے اور لڑ کی کے حقوق میں زیادہ فرق نہیں ہے۔

اسلامی حکومت کے قائم ہونے کے بعد سے اہل ہنود اپنی خرابیوں کو شدت سے محسوس کرنے گے اور ان کی اصلاح کی طرف رجوع ہوئے اور ہنوز اس کا سلسلہ جاری ہے مثلا کبیر صاحب نے کہاتھا:

جات پات مانے نہ کوئی جوہر کو بھے سوہر کو ہوئے

یعنی ذات پات کی تفریق بے کارہے جو خدا کی پرستش کرے گاووخدا کاہو گا۔ لیکن ذات پات کی تفریق ہنوز باقی ہے اگرچہ حکومت وقت اس قسم کی لغویات کو دور کرنے کی کوشش کررہی ہے، اسی طرح ہندو کو ڈبل کے پاس ہو جانے سے شادی بیاہ میں آسانیاں پیدا ہو گئی ہیں اور عور توں کے حقوق پہلے سے بڑھ گئے ہیں۔ رہا مذہب کا سوال سواگر ہم ہندو مذہب اور اسلام کو دو دریا فرض کریں تو کیبر ، دادواور گرونانک کے چلائے ہوئے مذہبوں کوان دریاؤں کا سنگم کہا جائے گا۔

كبير بنتھ

کبیر ۱۳۹۸ء کے قریب بنادس میں پیداہوئے وہ بر ہمن زادہ تھے لیکن پرورش ایک مسلمان جولا ہے کے گھر میں ہوئی تھی۔ اس لئے انہوں نے پارچہ بافی کا پیشہ اختیار کیا اس کے ساتھ انہوں نے تعلیم کی طرف پوری توجہ کی۔ ہندو مذہب، اسلام نیز تصوّف کا انہوں نے گہر امطالعہ کیا۔ وہ راما نند کے شاگر دھے۔ ان مذہبوں کے نقابلی مطالعہ کے بعد وہ اس نتیجہ پر پنچے کہ ان کے مانے والے ظاہر داری میں پڑے ان میں سرح کی اصلی روح تک کوئی نہیں پہنچا۔ انہوں نے لوگوں تک اپنے خیالات دوہوں کی شکل میں پہنچائے۔ کبیر کے دوہے ہندی اوب میں بڑی اہمیت رکھتے ہیں۔ جنہیں ان کے مانے والوں نے (کبیر کے مانے والے ہندواور مسلمان دونوں ہی تھی ان کے مرنے کے بعد کتابی صورت میں جی کہیا جس پیش کی اس کے مانے والے کہیر پنھی یعنی کبیر کے مسلک بعد کتابی صورت میں جی کہیر کے اس کے مانے والے کہلاتے ہیں بیچ کبیر کے اس کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کی مسلک کی مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کی مسلک کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے اس کی مسلک کے مانے والے کہلاتے ہیں نیچ کبیر کے کہتے ہیں کہلا کہ بی سالم کا ترجمہ پیش کی اجاباتا ہے۔ ۱

"ہندو کہتے ہیں ہمار<mark>ے پیا</mark>رے کا نا<mark>م رام ہے ، مسلمان کہتے ہیں ہمار</mark>ے پیتم کا نام رحمان ہے۔ دونوں آپ<mark>س میں لڑلڑ کر مرے جاتے ہیں اُس ک</mark>ی اصلیت سے دونوں ناوقف ہیں"

"اے بھائی! اس دنیا کے دومالک، دوخدا کیسے ہوسکتے ہیں؟ کہو تمہیں کس نے بہکا دیا؟ اللہ اور رام کریم اوریشو، ہری اور حضرت سے صرف الگ الگ نام رکھ لئے گئے ہیں"

"اگر خدامسجد ہی میں رہتا ہے توباقی ملک کس کا ہے ؟ ہندو سیجھتے ہیں رام تیرتھ اور مورت میں رہتا ہے پران دونوں میں سے کس کو بھی رام نہیں ملا۔ "جو سیجھتے ہیں ایشور پورب میں ہے یا اللہ پچھم میں ہے وہ دونوں دھوکے میں ہیں اسے ڈھونڈنا ہے تو اپنے دل کے اندر ڈھونڈو۔ وہ وہیں ملے گا۔ وہی کریم ہے اور وہی رام ہے "

۱۵- یہ ترجے پنڈت سندر لال جی کی اہم کتاب"گیتا اور قر آن" سے منقول ہیں۔

### دادو پنتھ

سولہویں صدی کے دوسرے مشہور صوفی واعظ جو کبیر سے کافی متاثر ہوئے دادو دیال جی سے (اگرچہ کبیر کانقال دادو کے پیدا ہونے سے ۲۹ سال پہلے ہو چکاتھا) بعض محقق انہیں احمد آباد کاروئی صاف کرنے والا بتاتے ہیں اور بعض کا کہنا ہے کہ وو ذات کے موچی تھے لیکن زیادہ صحیح یہ ماناجا تا ہے کہ وہ سر سوت بر ہمن تھے۔ ان کا اصلی نام مہابلی تھا، لیکن رحم دل ہونے کی وجہ سے وہ دیالو کھلانے گئے اور چونکہ یہ سب کو دادا کہہ کر خطاب کرتے تھے اس لئے بعض لوگ انہیں دادو کہنے گئے اور ان کا یہی نام مشہور ہو گیا ان کا چلایا ہوا مذہب دادو پنتھ کہلا تا ہے۔ ایک روایت ہے کہ شہنشاہ اکبر نے انہیں چالیس دن کے واسطے مذہبی بحث و مباحثہ کے لئے بلوا بھیجا تھا"۔ گرو رجن کے سکھوں کی مذہبی کتاب مرتب کرنے سے چند سال پہلے دادونے اپنے شاگر دول سے فرمائش کی تھی کہ وہ ہندو مذہب، اسلام و تصوف کی کتابوں سے ایسے گیت اور بھی جم کریں جن سے خدا کی تلاش میں ایک صدافت کے جویا کو مدد مل سکے۔ شائد ہے دنیا میں ایک صدافت کے جویا کو مدد مل سکے۔ شائد ہے دنیا میں ایک قدافت کے جویا کو مدد مل سکے۔ شائد ہے دنیا میں اپنی قشم کی پہلی کوشش تھی۔

ینچ دادو کے اشعار سے جو شہر اور بانی کہلاتے ہیں، بعض کے ترجمے پیش کئے جاتے ہیں "، جن سے معلوم ہو گا کہ یہ شخص کتناو سیع النظر تھااور اس کے نزدیک ہندواور مسلمان کا فرق کوئی معلیٰ نہیں رکھتا تھا:

"میرے دل سے بید دھوکا جاتارہا کہ اللہ اور رام دوہیں، ہندو اور مسلمان میں مجھے کوئی فرق نہیں دکھائی دیتا۔ اے ایشور! میں سب کے اندر تیر ابی درشن کرتا ہوں" "ہندو کہتے ہیں ہماراراستہ ٹھیک ہے، مسلمان کہتے ہیں ہماراراستہ ٹھیک ہے، ان سے بع چھو کہ بتاؤ اللہ کا راستہ کون ساہے؟ بید دونوں اصلی راستہ سے بھٹے ہوئے ہیں۔ لوگوں کو بید دوئی، یہ الگ الگ راستے پہندہیں، پر بید دوئی جھوٹی ہے، اس مالک کو پچ ہی بیاراہے"

۱۱-شہنشاہ اکبر مذہب کے معاطم میں نہایت وسیج النظر تھا۔ اس نے مختلف مذاہب کے اختلافات کو مناکر ایک بین الاقوامی مذہب چلانے کی کوشش کی جس کانام دین الہی رکھا تھا، اس نے ہر مذہب لوگ مسلمان، ہندو، پارسی، عیسائی بلوائے جن کی مذہبی بحثوں کوفتے پورسیکری کے لال محل کے اس حصے میں جس کانام عبادت خانہ تھا، دورات گئے تک سناکر تا تھاان کے خیالات سے واقعیت حاصل کر کے ہر مذہب کی خوبیاں لے کر اس نے جس مذہب کو چلانا چاہاوہ کامیاب نہ ہوا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ جتنا آزاد خیال اور وسیج النظر وہ تھا دوسرے لوگ نہ تھے۔

ا-یه شگفته ترجمے پندت سندرلال صاحب کی لاجواب کتاب "گیتااور قرآن" سے منقول ہیں۔

# سکھ مذہب

اس مذہب کے ماننے والوں کی تعداد تقریباً تیس لا کھ ہے۔ تقسیم ہندسے پہلے 90 فیصدی سکھ پنجاب میں آباد تھے لیکن پاکتان بننے کے بعد ان میں سے بیشتر ہندوستان چلے آئے یادیگر ممالک کو چلے گئے۔

دنیا کے زندہ مذاہب میں سکھ مذہب بالکل ہی نیا ہے۔ اس کے بانی گرونانک ۱۳۹۹ء میں لاہور سے تیس میل کے فاصلے پر ایک چھوٹے سے قصبہ میں پیدا ہوئے جے اب نزکانہ کہتے ہیں لیکن قدیم نام تلونڈی ہے۔ ۱۵۳۹ء میں ان کی وفات ہوئی۔ انہوں نے جس مذہب کی تبلیغ کی اس کا منشاء ہند دوک اور مسلمانوں کو ملانا تھا۔ دونوں ہی ان کے مانے والے تھے اور یہ اتفاق واتحاد عرصہ تک قائم رہا حتی کہ امر تسر کے شہر ہ آفاق سنہری مندر کی بنیاد گروار جن نے ایک مسلمان صوفی سائیں میاں میرسے رکھوائی تھی۔

سکھوں اور مسلمانوں کی باہمی دشمنی اس وقت سے شروع ہوتی ہے جب اس مذہب کے ماننے والے ہندوؤں نے سیاسی قوت حاصل کی اور بادشاہت کے خواب دیکھنے گئے جس کے نتیج میں ان کی مغل بادشاہوں سے جنگیں ہوئیں اور ان دو قوموں کے در میان مغائر ت اور دشمنی کی دلوار کھڑی ہوگئی۔

اگرچہ سکھ معاشرت کے لحاظ سے مہند و ہیں لیکن خیالات کے لحاظ سے مسلمان ہیں۔ وہ خدا کو وحدہ لاشر یک مانتے ہیں۔ بتوں کو نہیں پوجے۔ ان کے مندروں میں جو گر دوارے کہلاتے ہیں، بت نہیں ہوتے بلکہ ان کی مذہبی کتاب "گر نھ صاحب" ہوتی ہے جسے ریشم کے غلاف میں لیسٹ کر رکھتے ہیں اور رحل پر رکھتے ہیں اور رحل پر رکھتے ہیں اور رحل پر رکھتے ہیں۔ یہ سکھوں کا قرآن ہے جس کے بعض حصوں کے پڑھنے کے خاص او قات ہیں، مثلاً "جپ جی صاحب" کو طلوع آفناب سے پہلے پڑھتے ہیں اور "ارداس" کو غروبِ آفناب سے قبل۔ اسی طرح" آسادی وار" کی جپ جی صاحب کے بعد تلاوت کی جاتی ہے۔ ان سب میں خداکی حمد و ثناء ہے اور یہی سکھوں کی عبادت ہے۔

گرنتھ صاحب یا آدی گرنتھ ( قدیم یا پہلی کتاب) کو سکھوں کے پانچویں گروار جن نے ۱۹۰۴ء میں مرتب کیا تھا۔ یہ گرونانک، ان کے بعد کے گروؤں، نیزرامانند، کبیر، میر ابائی اور

بعض مسلم شعراء کی حمدوں اور بھجنوں پر مشتمل ہے۔ سکھوں کی دوسری مقدس کتاب دسم گرنتھ ( دسویں کتاب) یا دسویں پادشاہی ہے جسے دسویں گرو گوبند سنگھ نے مرتب کیا تھا۔اس میں خود ان کی زندگی کے حالات اور ہندو مذہب کی مقدس کتابوں کے اقتباسات ہیں۔ نائک کے اصول مذہب کوہم مخضر اً ایک جملے میں بیان کر سکتے ہیں:

"خداا یک ہے اور سب انسان بھائی بھائی ہیں"

مسلمانوں کا خداہندوؤں کے خداسے جدا نہیں ہے اور نہ ہر مذہب کے الگ الگ خداہیں، خداایک ہے جو رام کی طرح صورت نہیں رکھتااور نہ وہ صاحب صفات ہے جبیبا کہ مسلمان بیان کرتے ہیں۔ وہ وحدہ لا شریک ہے، نا قابلِ تقسیم، نا قابلِ فہم، ہست مطلق، قیرِ زماں سے آزاد اور ہرشے میں سایا ہوا۔ اگر چہ اس کی تعریف ناممکن ہے تاہم نام سے موسوم کرناضروری ہے۔

ت میں میں درصار چرہ کا کی کریگ کو باطل قرار دیااور یہ بتایا کہ س<mark>ب انسان</mark> آپس میں بھائی گرونانک نے ذات پات کی تفریق کو باطل قرار دیااور یہ بتایا کہ س<mark>ب انسان</mark> آپس میں بھائی

بھائی ہیں اور خداکے سامنے برابر ہیں۔ نہ کوئی اونچاہے نہ نیچا، نہ گوراہے نہ کالا<mark>، ن</mark>ہ مقبول ہے نہ مر دود،اس کے حضور میں سب یکسال ہیں۔

دراصل نانک کا مذہب ہندو اور بدھ مذاہب نیز اسلام کا آمیزہ ہے۔ان کا مسلمانوں کی طرح ایک خدا میں اعتقاد تھا۔ بدھ مذہب والوں کی طرح وہ نروان (نجات) میں یقین رکھتے ہے۔ مثلِ صوفیہ کے وہ یہ سمجھتے تھے کہ ہرروح نورِ اللی کی غیر فانی شعاع ہے اور ہندوؤں کی طرح وہ سوہم (میں وہ ہوں) کے قائل تھے۔انہوں نے توحید پر بڑازور دیا۔ آدی گرنتھ میں طرح وہ سوہم (میں وہ ہوں) کے قائل تھے۔انہوں نے توحید پر بڑازور دیا۔ آدی گرنتھ میں

ارشاد ہو تاہے:

''توایک کانام جیتاہے، توایک کواپنے دھیان میں رکھتاہے، توایک کومانتاہے، وہ ایک آنکھ میں ہے، لفظ میں اور منہ میں، توایک کو دونوں جہاں میں مانتاہے، سوتے میں ایک جاگتے میں ایک، توایک میں غرق ہے۔'' آدی گرنتھ میں جابجاعقیدہ ہمہ اوست کی جھلکیاں ملتی ہیں:

" تومیں ہوں، میں توہوں، پھر دونوں میں کیافرق ہے" "سب میں ایک رہتا ہے، ایک سایا ہواہے"

سباری د نیا آقائے صادق میں سائی ہو گیہے" "ساری د نیا آقائے صادق میں سائی ہو گیہے"

متنویت کے خیال کی گرونانک نے تردید کی۔ان کی (نیز صوفیوں کی) رائے میں ایک ہی

صورتوں کی کثرت کاباعث ہے۔ بید دنیاخد اکاہی ظہور ہے۔

آدی گرنتھ کے بعض دو سرے اقتباسات جن سے گرونانک کاخدا کے بارے میں نقطۂ نظر

واضح ہو تاہے، یہ ہیں:

"ہم نر زکاری ہیں ( یعنی بے شکل خدا کے پجاری ) اور نر زکار نے ہمارے تمام بند هن کاٹ دیئے ہیں۔ ہر قسم کی قیودِ وہمی اور باطل خیالات سے آزاد ہیں۔ ہماراٹھا کر وہی نر نکار ہے۔ یعنی اس کی کوئی شکل و صورت نہیں جولوگ ساکار بتاتے ہیں ہم ان کوراہ راست پر نہیں جانتے۔"

''نہ ہم ہندوہیں نہ مسلم<mark>ان، ان دونوں کو غیرت کے شیطان نے بہ</mark>کار کھا ہے۔ اس لئے نہ ہندو کوراستہ ملتا ہے نہ مسلمانوں کو۔ بیہ دونوں رام <mark>اور ر</mark>حیم کو دو سمجھ کر لڑتے ہیں۔ان میں سے کسی کوایک خداپر ایمان نہیں ہے''

جپ جی صاحب میں روحانی ارتقاء کی پانچ منز لیں بتائی گئی ہیں:

| عالم بصيرت       | گيان ڪھنڈ           | عالم فرائض   | د هر م کهند |
|------------------|---------------------|--------------|-------------|
| عالم قوت ِروحانی | كرم كھنڈ            | عالم استغراق | شرم کھنڈ    |
|                  | عالم صداقت ياعر فان | شيج ڪھنڈ     |             |

اس منزل تک پہنچ کر انسان خداہے مل جاتاہے۔

## بر ہم ساج

اس فرقہ کے بانی راجہ رام موہن رائے ۷۵۷ء میں بہقام بردوان ایک معزز برہمن گھر انے میں پیدا ہوئے۔ ۱۷ سال کی عمر میں ہی انہوں نے محسوس کرلیا کہ ہندو مذہب کلیتاً اصلاح کا مختاج ہے۔ لُینشدوں کے مطالع کے بعد وہ اس نتیجہ پر پہنچے کہ خدا ایک ہے جو شکل و صورت سے معراہے اور وہی پر ستش کے لائق ہے۔ یہ محسوس کرنے کے بعد انہوں نے بت موسی کی کا بیں پڑھیں جس کے لئے عربی، فارسی، پر ستی کی مخالفت شروع کی۔ انہوں نے ہر مذہب کی کتابیں پڑھیں جس کے لئے عربی، فارسی، سنسکرت، انگریزی، اردو، یونانی اور عبر انی زبانوں پر عبور حاصل کیا۔ یہی نہیں بلکہ اپنی پہلی سنسکرت، انگریزی، اردو، یونانی اور اس کا دیاجہ عربی زبان میں تحریر کیا۔ ۱۸۲۸ء میں انہوں نے کلکتہ میں برہم سبھا کی بنیاد ڈالی اور اس کے پہلے میر مجلس ہوئے۔ ۱۸۳۸ء میں ان کا برسٹل

(انگلستان) میں انتقال ہو گیا اور برہم سبجا کے میر دوسرے ٹیگور (۱۸۱۸ء-۵۰۹ء رابندر ناتھ ٹیگور (۱۸۱۸ء-۵۰۹ء رابندر ناتھ ٹیگور کے والد) ہوئے اور تیسرے کیشب چندر سین (۱۸۳۸ء-۱۸۸۴ء) اس کے بعد کی برہم سبجاکی تاریخ چندال اہم نہیں، اور دراصل خو درام موہن رائے کے بعد ہی ان کے جانشینوں نے اس مذہب کے اصولوں میں بہت کچھ ردّوبدل کر دیا تھا۔ نیچے برہم مت والوں کے عقائد نقل کئے جاتے ہیں۔

ا- اصلی اور ابدی ایک خدائے برتر ہے اس کی شان میں جو کچھ کہئے تھوڑا ہے وہ ازبس کہ نیک اور رحیم ہے

۲۔ وہ مبارک خداسر اسر رو<mark>ح ہے ا</mark>س معقول باعث سے ا<mark>س کی کوئی شکل اور شبیہ نہیں۔</mark> سور صرف اس کی پرستش اور اطاعت سے اس دنیا اور آنے وا<mark>لے جہاں کی خوشی</mark> وقتی حاصل ہوتی ہے۔

ہ۔ بندگی اور ستائش اس کی پر ستش ہ<mark>ے اور نیکی اور بھلائی کرنااس کی عبا</mark>دت اور

اطاعت ہے۔

۵۔انسان کی روح ج<mark>ب تک گناہوں سے پاک نہ ہواور عنایاتِ ایز دی شامل</mark> نہ ہوں قالب بہ قالب پھر تی رہتی یعنی آوا گون کیا کرتی ہے۔

۲۔اصل مذہب معرف<mark>ت ہے</mark> جولوگ ک<mark>ہ زیرک اور عق<mark>ل مند اور تجربہ</mark> کار ہیں اس وسلہ سے نحات باتے ہیں۔^'</mark>

جہاں تک اخلاقی اصولوں اور طریقہ عبادت کا تعلق ہے راجہ رام موہن رائے نے عیسائی مذہب کے اصولوں کو اختیار کیا تھااس لئے برہم ساج کو مذہبِ عیسائی بے عیسی (Christianity) مذہب کے اصولوں کو اختیار کیا تھااس

## آربيرساج

اس کے بانی مہرشی دیانند سرسوتی (۱۸۲۴ء-۱۸۸۳ء) تھے۔ ان کے بارے میں بیان کیاجاتا ہے کی ایک دفعہ شیوراتری کو وہ اپنے والد اور دوسرے لوگوں کے ساتھ شیوجی کی پوجاکررہے تھے۔سویرے پہرسبلوگ سوگئے لیکن وہ جاگ رہے تھے۔انہوں نے ایک ایسا منظر دیکھاجس نے ان کی زندگی کارخ بدل دیا۔ یعنی خود شیومورتی کے سرپر ایک چوہا بیٹھا چاول

۱۸-منقول ازرساله "برنهم مذهب" (مطبوعه ٹرسٹ پبلشنگ ہاؤس لکھنوَ،۱۸۹۸ء)

کھارہا تھا۔انہوں نے سوچا کہ اگر شیو کی مورتی میں اتنی بھی طاقت نہیں کہ ایک ادنیٰ چوہے کو بھگا سکے تواس پرستش سے کیاحاصل۔اس وقت انہوں نے پیہ طے کرلیا کہ وہ مورتی پوجانہ کریں گے اور اس کے بعد انہوں نے دیگر مذاہب کی کتابوں کا گہر امطالعہ شروع کیا تا کہ ان کے عقائد سے واقفیت حاصل کریں۔

ان کے والدین نے بہت کو حش کی کہ وہ اپنے ارادوں سے باز آجائیں۔ اسی غرض سے ان کی شادی بھی طے کر دی اور جب کل تیاریاں ہو گئیں تو سوای جی گھر سے غائب ہو گئے اور مختلف عالموں کی صحبت سے فیض یاب ہوئے۔ انہوں نے قرآن اور بائبل وغیرہ کا مطالعہ کیا نیز برہم عالموں کی صحبت سے فیض یاب ہوئے۔ انہوں نے قرآن اور بائبل وغیرہ کا مطالعہ کیا نیز برہم ساج کے اصولوں سے واقفیت حاصل کی اور اس بقیجہ پر پہنچ کہ بجائے بہت سے دیوی دیو تاؤں کے ایک خدا کی پرستش کرنا چاہے۔ انہوں نے ذات پات کی تفریق کو لغو قرار دی الہوں نے آوا گون اور نروان کے اصولوں کو تسلیم کیا۔ ۱۸۵۵ء میں جب وہ ۵۱ سال کے تھے انہوں نے آوا گون اور نروان کے اصولوں کو تسلیم کیا۔ ۱۸۵۵ء میں جب وہ ۵۱ سال کے تھے انہوں نے سارے ملک کا ایک خاص مسلک کی بنیاد ڈائی جسے آریہ سان کہ اشاعت کے لئے انہوں نے سارے ملک کا دورہ کیا۔ ہر مذہب کو زندہ کرنا تھا۔ اپنے خیالات کی اشاعت کے لئے انہوں نے سارے ملک کا دورہ کیا۔ ہر مذہب کے عالموں سے مناظرے کئے اور ۱۹ کتابیں لکھیں تا جن میں رگ وید آدی میں مذہب کے عالموں سے میں وید کی اصولوں پر روشنی ڈائی گئ ہے اور دو سرے میں وید کی اصولوں پر روشنی ڈائی گئ ہے اور دو سرے میں میں مذاہب کے بہلے حصے میں وید کی اصولوں پر روشنی ڈائی گئ ہے اور دو سرے میں میں مذاہب عالم پر بے لاگ تنقید ہے۔ آریہ سان کی بنیاد ڈالنے کے بعد مہرش کا انقال ہو گیا لیکن سات کر وڑ (ور دورہ کے کام کو جاری رکھا اور آج اس مذہب کے مانے والوں کی تعداد سات کر وڑ (ور دورہ کی دورہ کے کام

اگرچہ آربیہ ساجی اس بات کے مدعی ہیں کہ وہ ایک خداکے پرستار ہیں لیکن دراصل ان کی توحید ناقص ہے۔رگ وید آدی بھاشیہ بھو مکامیں لکھاہے:

"پیدائش کائنات سے پہلے شونیہ آکاش (خدا محض) بھی نہ تھا اس وقت پراکرتی اور کائنات کی غیر محسوس علت جس کوست کہتے ہیں وہ بھی نہ تھی اور نہ پرماٹزو(ذرے) تھے اس وقت صرف برہم کی سام تھ (قدرت) تھی۔"

<sup>9</sup>۹-شر وع میں محض چار ذاتیں تھیں لیکن اب انیس ہز ار مختلف ذاتیں ہیں ان سے اتر کر اچھوت یاہر یجن ہیں۔ ۲۰-ملاحظہ ہو" دیانند سدھانت بھاسکر" مؤلفہ کشن چند (راولینڈری ۱۹۴۰ء)

یعنی خداتعالے نے جب کا ئنات کو پیدا کیاتواس کی ذات کے سوا کوئی دوسری شے موجو د نہ تھی مگر آربیہ ساجی پھر بھی کہتے ہیں کہ روح اور مادہ قدیم ہے جبیبا کہ سیتارتھ پر کاش اور رگ وید آدی بھاشہ بھو مکامیں لکھاہے:

"پر میشور (خدا) جیو (روح) اور پر اکرتی (ماده) انادی (قدیم) ہیں۔ پر میشور نے اپنے گیان سے جیواور پر اکرتی پر قابو پاکران سے دنیا قائم کی۔"

## حبین مذہب

## مختضر تاريخ

جینیوں کے مطابق ان کے مذہب کی تعلیم چوہیں پیغیبروں ( <mark>تیر تھنکروں</mark>) نے دی جو سب چھتری گھر انوں سے تعلق رکھتے تھے لیکن تاریخ سے آخری دو پیغیب<mark>روں ہ</mark>ی کا پیتہ چلتا ہے یعنی پارسوناتھ اور مہاویر۔ عموماً مہاویر ( ۵۴۰ –۴۲۷ق م) کو جین مذہب کا بانی سمجھا جاتا ہے لیکن زیادہ صحیح یہ ہے کہ ا<mark>س مذہب</mark> کی بنیاد پارسوناتھ نے ڈالی تھی جس کا زمانہ آٹھویں صدی ق .

مہاویر کا اصلی نام وردھان تھا۔وہ پٹنہ سے ۲۷ میل شال میں ویسالی کے ایک چھڑی گھرانے میں پیداہوئے۔ تیس سال کی عمر میں انہوں نے گھربار چھوڑ کر سنیاس لے لیا۔بارہ سال گھرانے میں پیداہوئے۔ تیس سال کی عمر میں انہیں عرفان (گیان) حاصل ہوا۔ انہوں نے سخت ریاضت (تیسیا) کی۔بیالیس سال کی عمر میں انہیں عرفان (گیان) حاصل ہوا۔ اینے نفس کو جیت لینے کی وجہ سے لوگوں نے ان کو جین (فاتح) اور مہاویر (بڑا بہادر) کے خطاب دیئے۔ اپنی زندگی کے بقیہ تیس سال انہوں نے بہار، تربت، اور اودھ میں جین مذہب کی تبلیغ میں گزارے۔ بالآخر ۲۲سال کی عمر میں یاوامیں انتقال کیا۔

مہاویر سوامی کے زمانہ سے اس مذہب کے ماننے والوں کی دو قشمیں رہی ہیں۔ ایک تو سر اوک یا گرہستھ جو اہلی زندگی بسر کرتے ہوئے جین مذہب کے اصولوں پر عمل کرتے ہیں اور دوسرے شر امن یا سادھو جو دنیا کو ترک کر دیتے ہیں اور جماعت (سنگھ) بناکر جین مذہب کی تبلیغ کرتے ہیں۔

چندر گیت موریہ کے زمانہ میں ، جو اس مذہب کا پیرو تھا، اس مذہب کے سادھوؤں کے

دو فرقے ہو گئے۔ ایک تو شو تیامبر جو سفید کیڑے پہنتے ہیں اور دوسرے دگمبر ( لفظی معنی "آسان میں ملبوس") جو برہنہ رہتے تھے لیکن اسلامی حکومت کے زمانہ سے انہیں سر پوشی پر مجبور کیا گیا۔

جین مذہب ہمیشہ ہندوستان تک محدود رہا۔ ہیرونی ممالک میں اس کی اشاعت نہ ہوئی۔ پہلے اس مذہب کا مگدھ میں بڑازور تھالیکن جب موریہ خاندان کے زمانہ میں اس کاوہاں زوال ہواتو اجین اور متھر امیں اس نے عروج پکڑا۔ دکن میں شکر اچاریہ کے زمانہ میں اس پر تنزل ہوا مگر گجرات اب بھی جینیوں کا مرکز سمجھاجاتا ہے۔ اسی صوبہ میں کوہِ آبو پر اس کے عالیشان منادر ہیں جن کا شار ہفت عجائباتِ ہند میں ہوتا ہے۔ ہندوستان میں کل جین مندر تقریباً چالیس ہزار ہیں اور اس کے مانے والوں کی تعداد تخمیناً ہیں لاکھ ہے۔

### اركان مذهب

اہل ہنود کی طرح جینیوں کا بھی آواگون اور کرم کے فلسفہ میں اعتقاد ہے۔ ہندوؤں کی طرح ان کا مقصد بھی نروان یاموکش (باربارپ<mark>یداہونے سے</mark> نجات) حاصل کرناہے۔ موکش حاصل کرنے کے لئے تین اصول ہیں:

1- صحح عقيده 2- صحح علم 3- صحح عمل

انہیں" تین رتن" کہتے ہیں۔ صحیح عمل کے لئے پانچ عہد (ور<mark>ت) ہیں:</mark> 1۔ابنسا<sup>یعنی ک</sup>سی جاندار کو تکلیف نہ دینا۔

2- شيچ بولن<mark>ا-</mark>

3- چوري نه کرنا\_

4- برہم چربیہ یعنی ضبط نفس

5۔لاچ نہ کرنا۔

## معتقدات

جینیوں کا عقیدہ ہے کہ ان کے مذہب کی تبلیغ سب سے پہلے آدمی ناتھ نے کی تھی۔جو ••••••••اپلیا پہلے ہوئے تھے۔پلیا کیا ہے اسے یوں سمجھنے کہ اگر ایک مکعب میں کنویں کو باریک ترین بالوں سے دباد باکر بھر اجائے اور پھر ایک چڑیاسوسال میں ایک بال نکالے اور سب بال نکل جائیں تب ایک پلیاہو گا۔ جینیوں کی مقدس کتابوں میں تیر تھنکروں کے قد اور www.RealisticApproach.org عمریں لکھنے میں بڑے مبالغہ سے کام لیا گیاہے۔ " کھنا کہ کا لعظ میں اللہ کہ لیم

تیر تھنکروں کی بعض مورتیاں بہت نمی بنائی جاتی ہیں۔ عموماً ان کو برہند بناتے ہیں۔ بعض بیٹے ہیں وجین ہندو دیوی بیٹے ہوتی ہیں اور بعض کھڑی۔ ان ہی بتوں کو جین مندروں میں پو جا جاتا ہے (جین ہندو دیوی دیوتاؤں کو نہیں مانتے اور نہ ویدوں کو مستند سمجھتے ہیں)۔ جینیوں کا عقیدہ ہے کہ ان تیر تھنکروں کی پو جاسے نجات حاصل ہوتی ہے اور دراصل ہندوستان میں بت پرستی جینیوں کی ہی مر وجہ ہے لیکن شوتیا مبروں میں ایک فرقہ "ڈھونڈیا" ہے جو بت پرستی نہیں کرتا۔ خود مہاویر سوامی کا دعاؤں میں اعتقاد نہ تھا اس لئے شروع میں جینیوں میں بتوں اور مندروں کاروائ نہ تھا۔

## فلسفيه الههيات

حیسا کہ بتایا جاچکا ہے جین لوگ بھی ہندوؤں کی طرح آوا گو<mark>ن اور م</mark>کتی ہیں اعتقاد رکھتے ہیں۔ لیکن مکتی جالے جین لوگ بھی ہندوؤں سے مختلف ہے۔ ان کے نزدیک جب کوئی روح گناہ کرتی ہے تو وہ بھاری ہو کرینچ کی طرف ڈو بنے لگتی ہے حتی کہ وہ اس قدر وزنی ہو سکتی ہے کہ ساتویں دوزخ میں جاکر قرار لے۔ لیکن جوروح پاک اور صاف ہو جاتی ہے وہ ہلکی ہو کر اوپر کواٹھنے لگتی ہے۔ اور چھبیس بہشتوں میں سے کسی ایک میں جاکر قیام کرتی ہے (یہ بہشتیں اوپر کواٹھنے لگتی ہے۔ اور چھبیس بہشتوں میں سے کسی ایک میں جاکر قیام کرتی ہے (یہ بہشتیں تالیا وہ باتی ہو کہ جھبیسویں بہشت میں پہنچ جائے ہے۔ اور جب وہ اس قدر لطیف اور پاکیزہ ہو جاتی ہے کہ چھبیسویں بہشت میں پہنچ جائے تیں اسے نروان حاصل ہو جاتا ہے۔

ہندوؤں کی طرح جینی خدا کے قائل نہیں مادہ اور روح (جیو) کر ابدی (انادی) مانتے ہیں لیعنی یہ چیزیں نہ تو پیداہوئی ہیں نہ فناہوں گی۔ جس طرح دھان چھلکا اتار لینے یا بھن جانے کے بعد پھر نہیں اگتا اس طرح کتی پایاہوا جیو پھر پیدائش اور موت کے چکر میں نہیں آتا۔ کر موں سعہ مخلصی پانے ہی کا نام مکتی ہے جو مکتی حاصل کرلیتا ہے وہ پر میشور (خدا) ہو جاتا ہے۔ چو ہیں تیر تھنکروں نے مکتی حاصل کرلی اس لئے وہ پر میشور ہیں۔ جہان میں ایک پر میشور نہیں ہے بلکہ جہان خود بخود بنا جس قدر مکت جیو ہیں وہ سب پر میشور ہیں۔ جہان کا کوئی بنانے والا نہیں ہے بلکہ جہان خود بخود بنا جہان کو در خود بنا جہان کو جود کی تر دید کرتے ہیں جے قدیم اور خالق کہا جاسئے۔ ان کے اعتراضات اس قسم کے ہوتے ہیں: اگر ایشور کو جہان کا بنانے والا اور جیووں کے جاسکے۔ ان کے اعتراضات اس قسم کے ہوتے ہیں: اگر ایشور کو جہان کا بنانے والا اور جیووں کے کرموں کا نتیجہ دینے والا مانو گے تو ایشور دنیا کا پابند ہو جائے گا حالا نکہ وہ آزاد ہے۔ ایشور کی خواہش سے پچھ نہیں ہو تا ہے۔ جیو کر موں (اعمال) کے نتیجہ کو خواہش سے پچھ نہیں ہو تا جو جود کی مرم سے ہو تا ہے۔ جیو کرموں (اعمال) کے نتیجہ کو

اسی طرح بھگتاہے جس طرح وہ بھنگ پینے کے نشے کواپنے آپ ہی بھو گتاہے۔اس میں ایشور کا کوئی دخل نہیں ہے۔

جینی اینے تیر تھنکروں کی عموماًان الفاظ میں پرستش کرتے ہیں:

"آ قاجنیندر کے سامنے میں اپناسر عاجزی سے جھکا تاہوں جوساری دنیا کا معبود اور امن وراحت کے بخشنے والا ہے دنیا کی تمام مخلو قات کو وہ ابدی سکون عطاکر تا ہے۔ کاش کہ میں اس کی مہر بانی سے نروان کا اعلیٰ ترین تحفہ حاصل کر سکوں۔ شری شانتی!!"

لیکن وہ جائنے ہیں کہ پرم دیوتایا تیر تھنگر انہیں اس پرستش سے کوئی نفع یا نقصان نہ پہنچائیں گے۔ کیونکہ ان کااس دنیا سے کسی قشم کا تعلق نہیں البتہ وہ دیوتا جو جین مذہب کے ضابطہ کے نگران ہیں وہ ان کی دعاؤں کو سن کرصلہ دیں گے۔ جن کے بنائے ضابطے پر عمل کرناہی ان کی سب سے بڑی پرستش ہے۔

### بدھ مذہب

د نیاکے تین بڑے م<mark>ذاہب میں سے ایک ہے جولنکاسے لے کر جاپان تک اور</mark> ایشیا کے بہت سے ملکوں میں پھیلا ہوا ہے۔اس کے تقریباً پچاس **کروڑ ماننے والے ہیں اور اس ک**ی تاریخ اب سے \*۲۵۰سال قبل شروع ہوتی ہے۔

# بانی مذہب

اس مذہب کے بانی مہاتما گوتم بدھ ۵۶۳ق م نیپال اور ہندوستان کی سر حدیر کپل وستونای مقام پر پیداہوئے۔ ان کے والد شدھود ھن وہاں کے راجہ تھے۔ وہ نہایت ہونہار شہز ادے تھے لیکن ہمیشہ غورو فکر میں مبتلار ہے تھے۔ ان کے والد نے شود ھر انامی ایک خوبصورت شہز ادی سے سولہ سال کی عمر میں ان کی شادی کر دی جس سے ان کے ایک بچے راہل پیدا ہوا۔ باپ کی سخت تاکید اور پہرے کے باوجود ایک دن وہ اپنی بیوی اور بچے کو سوتا چھوڑ کر محل سے نکل گئے ادر سادھوبن گئے۔ اس وقت ان کی عمر ۲۹سال تھی۔

اس زمانہ کے دستور کے مطابق انہوں نے عرفان حاصل کرنے کے لئے ۲ سال سخت ریاضت کی یہاں تک کہ ان کا جسم سو کھ کر کانٹا ہو گیا۔ اسی عالم میں وہ اس نتیجہ پر پہنچے کہ بیہ ریاضت برکارہے اور وہ کچھ کھانے پینے لگے۔ بیہ دیکھ کران کے پانچ ساتھیوں نے ان کاساتھ جچوڑ www.RealisticApproach.org

دیا۔ لیکن گوتم نے اس کی کچھ پر وانہ کی اور اور اپنی تلاش کو جاری ر کھا۔ بالآخر وہ بدھ گیامیں ایک پیپل کے درخت کے نیچے مراقبے میں بیٹھ گئے اور یہ طے کرلیا کہ جب تک وہ اپنے مقصد میں کامیاب نہ ہوں گے نہ اٹھیں گے۔انہیں ایک خواب کی صورت میں مارا(شیطان) نے ساری د نیا کی دولت بخشا چاہی کہ وہ اپنے ارادول سے باز آ جائیں لیکن جب ان کے یائے استقلال کو جنبش نہ ہوئی تو اس نے ان پر طوفان، باد وبارال، چٹانوں اور مشتعل ہتھیاروں نے حملہ کیا، لیکن اس کا بھی ان پر کچھ انژنہ ہوا۔ مارا کی فوجیں مایوس ہو کر چلی گئیں اور اس در خت کے بنیجے ۴۶ دن کے مراقبے کے بعد گوتم پر سارے اسرار عیاں ہو گئے ۔ ان کا ضمیر روشن ہو گیا۔ تب سے انہوں نے بدھ (روشن ضمیر یاعارف) کالقب اختیار کیا۔اور وہ <mark>در خت</mark> بود ھی ورکش یا بو در کش کے نام سے مشہور ہو گیا، جو اب بھی موجو دہے اور بدھ مذہب والوں ک<mark>ی مشہور زیارت گاہ ہے۔</mark> گوتم بدھ نے اپنی روشن ضمیری کو اینے تک محدود نه رکھابلکه دوسروں ک<mark>وراہ را</mark>ست د کھانے کے کئے وہاں سے چل دیئے اور سب سے پہلے بنارس پہنچے اور مار ناتھ نامی مقام پر مرگ بن (ہر ن والے باغ) میں انہیں اپنے یانچ پر انے ساتھی <mark>ملے جو ان پر ایمان لائے۔اس کے</mark> بعد بہت سے دوسرے لو گوں اور ان <mark>کے اہل خاندان نے ان کی تعلیمات کو قبول کیا۔ انہوں</mark> نے بہار ، اودھ اور نیپال میں گھوم پھر کر ۴۵ سال تک اپنے خیالا<mark>ت کی اشاعت کی۔ بالآخر کسی</mark> نارانامی مقام پر ( گور کھپور کے علائے میں ) جب ان کی عمر ۸۰ سال کی تھی کچھ <mark>تقیل غذا کھانے سے وہ بیار</mark> پڑگئے اور سالگرہ کے دن انتقال کی<mark>ایا بھ مذہب والوں کے الفاظ میں نروا</mark>ن حاصل کیا۔ یہ ۸۳س ق م کی بات ہے۔

گوتم بدھ نسباً ہندو تھے لہذا انہیں اپنے مذہب سے دلچیں تھی لیکن وہ اس کی بہت ہی باتیں ماننے کے لئے تیار نہ تھے۔ ان کا قربانیوں پر اعتقاد نہ تھا اور وہ پر ستش کے خلاف تھے۔ ان کا منشا تھا کہ انسان خو د اپنی اصلاح اپنے بھر وسے پر کرے اور کسی فوق الفطر کی قوت کی امداد کا طالب نہ ہو۔ انہوں نے سخت ریاضت یا تیسیا کو بھی غیر ضروری بتایا۔ وید انت کی روسے زندگی کا بلند مقصد وصالِ حقیقی (برہم پر اپتی) یا آئمن اور برہمن کا ایک ہو جانا (برہم بھوت) ہے لیکن گوئم بدھ نے محض پیدائش اور موت کے چکر یعنی آوا گون سے نجات حاصل کرنا (نروان) ہی کا فی بتایا اور خدا اگر جو نہ مانتے تھے۔ نروان خدا (برہمن) کے بارے میں مکمل سکوت اختیار کیا۔ وہ روح کو خدا کا جزونہ مانتے تھے۔ نروان

کے حصول کے لئے انہوں نے ذات پات کی تفریق کو بھی باطل قرار دیا۔ اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے ہندو مذہب کے بعض عملی طریقے یعنی ضبطِ نفس (برہم چربیہ) یوگ (مراقبے) وغیرہ کو اختیار کیااور بعض نظری اصول بھی تسلیم کئے مثلاً:

ا۔ آوا گون کا نظریہ لیخی انسان پیدا ہو تا ہے، مرتا ہے اور مرکر دوبارہ پیدا ہو تاہے اور پیدائش

اور موت کا یہ سلسلہ برابر چلتارہے گا تاوقتِ کہ انسان کو نروان حاصل ہو جائے۔ ۲۔ کرم کا نظریہ یعنی انسان کا دوسر اجنم اس زندگی کے اعمال کے مطابق ہو تاہے۔اگر اس زندگی

کرم کا صربیہ میں انسان کا دو مراہم اس کرند کی ہے المان کے مطاب کو ناہجے۔ امرا کا زند کی میں کسی کے اعمال اچھے ہیں تو دوسرے جنم میں اس سے بہتر حالت میں پیدا ہو گا اور اگر

خراب تواس سے بھی سقیم حا<mark>لت می</mark>ں۔

سد دنیا کی تکالیف کا سبب لاعلمی (اودیا) اور خواہشات (کام، ترشن) ہیں لیکن اس سے نجات حاصل کرنے کاجو طریقہ انہوں نے بتایاوہ ہندوؤں سے مختلف تھا۔

جس طرح ایک معالج پہلے مرض کے اسباب معلوم کر تاہے اور پھر ا<mark>س کا</mark>علاج تجویز کر تا

ہے۔اِسی طرح مهاتمابدھ نے زندگی کی "چاراعل<mark>ی صداقتیں" (آربیستیہ) بتائی ہیں</mark>:

ا۔زندگی د کھ ہے۔

۲۔ د کھ کاسببِ خواہشات ہیں۔

سرخواہشات کو دور کیا جاسکتاہے۔

۴۔اس کے لئے نہ تو سخت ریاض<mark>ت کی ضرورت ہے اور نہ عیش پرستی ک</mark>ی بلکہ "در میانی راستہ" اختیار کرنا چاہئے جس کے آٹھ اصول ہیں اسی لئے اسے "آٹھ اصولوں والا راستہ" (اشٹانگ

مارگ) بھی کہتے ہیں۔وہ اصول یہ ہیں:

المصحیح علم ۲ مصحیح اراده سر صحیح کلام ۸ م صحیح عمل

۵ ـ حلال كمائى ٧ ـ صحيح كوشش ٤ ـ نيك خيال ٨ ـ سچاد هيان

ان میں سے تیسرے اور چوتھ کو مزید تفصیل سے "پانچ نصیحتوں" کی صورت میں بیان

لیا کیاہے: کسب

المحسى كى جان نەلىنا

۲۔جوچیز نہ دی جائے اس کے لینے سے احتر از کرنا۔

سوغیر قانونی جنسی لذت کے حصول سے پر ہیز کرنا

مه\_ حھوٹ نہ بولنا

۵۔ نشہ آور چیزوں سے پر ہیز کرنا

بدھ مذہب قبول کرنے کے لئے کسی رسم کے اداکرنے کی ضرورت نہیں بلکہ آٹھ اصولوں والے راستے پر عمل کرکے ہر شخص نروان حاصل کر سکتا ہے باباالفاظِ دیگر دنیوی خواہشات کو ترک کرکے مطمئن اور آسودہ زندگی بسر کر سکتا ہے۔

## مابعد الطبعياتي مسائل

خالق اور کا ئنات کے بارے میں گوتم بدھ کے خیالات سائکھیے فلسفہ سے ماخو ذیتھے جس میں ہر چیز کی روح اور مادے (پرش اور پر اکرتی) سے تشر ت کی گئی ہے اور کسی اللی قوت کی مداخلت کی ضرورت نہیں سمجھی گئی ہے۔ بدھ مذہب کی کتابوں میں لکھاہے کہ جب گوتم بدھ سے ان کے شاگر دوں ہے نے دوسری د نیا اور روح کے بارے میں سوالات کئے تو انہوں نے روحانی اور غیر مرکی دنیا کے بارے میں بتانے سے انکار کر دیا لیکن اس سے یہ نتیجہ ہر گزنہیں نکالا جاسکتا ہے کہ وہ عالم فوق الفطرت یا خدا پر یقین نہ رکھتے تھے اور انہوں نے اپنے شاگر دوں کو الحاد کی تعلیم دی۔ ان کے سکوت کے دوسب شے۔

ا۔ وہ سمجھتے تھے کہ لا محدود خدا کی ماہیئت کا جاننا انسان کی محدود عقل سے باہر ہے

۲۔ وہ یہ چاہتے تھے کی ان کے شاگر د نروان حاصل کرنے کے لئے خود اپنی کو ششوں پر بھروسہ کریں اور کسی خارجی یا فوق الفطرت مدد کاسہارانہ لی<mark>ں۔ انہوں نے اس</mark> موضوع پر قیاس آرائی کو بھی منع کیا کیو نکہ اس سے خو د اعتمادی کے جذبہ کو نقصان پہنچنے کا احتمال تھا اور وہ لوگوں کو بہ بتانا چاہتے تھے کہ نجات خود تمہارے ہاتھ میں ہے اور اسے تم اپنی کوشش سے حاصل کر سکتے

پ ، ہو۔اس کئے گوتم بدھ کے رویہ کونہ توالحاد سے تعبیر کیا جاسکتا ہے نہ لاا دریت سے۔

گوتم بدھ نے صرف مذہب کے عملی پہلو یا اخلاقیات پر زور دیا اور مابعد الطبعیاتی پہلو کو نظر انداز کر دیا تھالیکن چونکہ انسان کی فطرت کا تقاضا ہے کہ وہ زندگی کی جدوجہد میں خارجی یا فوق الفطرت امداد چاہے،اس لئے بعض لوگوں نے خودانہی کو پوجناشر وع کر دیا۔

## مذہبی فرتے

تیسری صدی ق م میں شہنشاہ اشوک نے بدھ مذہب قبول کیا اور اس کی کوشش سے بدھ مذہب نہ صرف ہندوستان بلکہ دیگر ممالک میں بھی پھیل گیا۔ بعد میں مذہبی اختلافات کی بنا پر www.RealisticApproach.org

اس مذہب کی دوشاخیں ہو گئیں:

(۱) ہنایان ( صراط صغیر) جو چٹا گانگ، سلون، برما، تھائی لینڈ (سیام) کمبوڈیا اور لاؤس میں رائج ہے۔

(۲) مہایان(صراطِ عظیم) جو نیپال، تبت، چین، جاپان، کوریااور منگولیامیں مروج ہے۔

ہنایان فرقے کے مذہبی اصول قدیم بدھ مذہب سے قریب تر ہیں۔ مہایان مذہب قدیم مذہب کی ایک ترقی یافتہ صورت ہے۔ ہنایان فرقے کے نزدیک نروان حاصل ہونے پر روح کو مکمل سکون حاصل ہوجا تا ہے، برخلاف اس کے مہایان فرقے کا عقیدہ ہے کہ نروان حاصل کرنے پر بھی روح اپنی نوع کی بہتر کی کے لئے کام کر سکتی ہے۔ ایسی روح کوبد ہستوا (دانشور ہستی) کہتے ہیں، چنانچہ گوتم بدھ نے عرفان حاصل کرنے سے پیشتر بدہستوا کی بیثار زندگیال گزاری تقییر جن کاجا تک نام کی کتابوں میں تذکرہ ہے۔

ہنایان فرقے کی مذہبی کتابیں پالی زبان میں اور مہایان فرقے کی سنسک<mark>رت</mark> زبان میں ہیں۔ ان کتابوں میں للت وستار تری پٹک اور جاتک خا<mark>ص ہیں۔</mark>

مہایان مذہب والوں کے نزدیک کل مخلوقات دھرم کایاکا مظہر ہیں۔ اس کے مظاہر اتم کا نام بدہستواہے جوانسانی صورت میں زمین پر انسانوں کو نروان حاصل کرنے کے اصول سکھانے کے لئے ظاہر ہوتے ہیں۔ اس سلسلہ کی سبسے پہلی کڑی ائی تابھا (جاپانی امیدا) تھا اور آخری گوتم بدھ۔ دراصل مہایان مذہب میں تاریخی گوتم بدھ کی جگہ ائی تابھانے لے لی ہے جو ایک مثالی بدھ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بدھ کے ہز ارول مجسے جو ایشیا کے مندروں میں پائے جاتے ہیں کسی ایک شخص کی ہو بہو تصویر نہیں ہیں بلکہ "روشن ضمیری" کا نشان یا علامت ہیں۔ مجبت عظیم (مہامانتری) اور بے حدر حم دلی (مہاکر ونزا) اور فہم ودانش اس کی خصوصیات ہیں۔ اسے مجبب الدعوات مانا جاتا ہے۔ چین اور جاپان و غیرہ میں اس کی پرستش ہوتی ہے۔ اُس کا ایک خاص مقام الدعوات مانا جاتا ہے۔ چین اور جاپان و غیرہ میں اس کی پرستش ہوتی ہے۔ اُس کا ایک خاص مقام ہے جے "عظیم مقدس بہشت " یا" ملک صفا" کہتے ہیں۔ اس مذہب کا ہر پیرو وہاں پہنچنے اور ائی تا بھاکو اس کی نورانی صورت میں دیکھنے کی تمنا کر تا ہے۔ مہایان مذہب، بدھ مذہب اور مقامی نداہب کا مجموعہ یا آمیزہ ہے۔

بده پرستی

گوتم بدھ کے انتقال کے بعد جب رسوم میت اداکی جا چکیں توان کے جسم کی راکھ، بڈیاں،

دانت اور بال وغیرہ محفوظ کر لئے گئے اور انہیں گنبد یا مینارکی وضع کی عمار توں میں رکھا گیا جنہیں استوپ کہتے ہیں۔ سیون کے استوپ وا گوبا اور برہا کے بیگوڈا کہے جاتے ہیں (خیال کیا جاتا ہے کہ لفظ بیگوڈا بیکدہ کی بھڑی ہوئی صورت ہے)۔ ایشیا میں لا کھوں استوپ ہیں۔ چونکہ گوتم بدھ کے استے بال یا ہڈیال وغیرہ موجود نہیں ہیں اس لئے ان میں سے بہتوں میں محض بت، مقدس تحریری یا مناجا تیں رکھی گئی ہیں۔ استوپوں کا طواف کیا جاتا ہے اور ان پر ہار پھول چڑھائے جاتے ہیں۔ یہ گویابدھ کے آثار جسم کی پرستش ہے۔ اس طرح کی پرستش نیز استوپوں کا بنوانا یا حفاظت کرنا، بدھ کا دھیان کرنا، بھوؤں کو کھلانا میہ سب کار ثواب ہیں جن سے حصولِ نروان میں مدد ملتی ہے۔ دھرم چکر بدھ مذہب کی خاص علامت ہے۔ اس سے مراد آخمے اصولوں والاراستہ ہے۔



# چین کے مذاہب

چین کے لوگ مذہب کے باب میں بڑے آزاد خیال ہیں۔ اُنہیں دوسری زندگی سے زیادہ موجو دہ زندگی کی فکر ہے۔ تنفوشش (Confucius)سے جب اس کے ایک شاگر دیے حیات بعد ممات کے بارے میں سوال کیا تو اس نے جو اب دیا کہ" جمیں ابھی زندگی ہی کا علم حاصل نہیں ہے موت کو ہم کیسے جان سکتے ہیں"۔ چینی ساج کی بنیاد مذہب پر نہیں بلکہ کنفوشش کی اخلاقی تعلیمات پر ہے جس نے والدین کی اطاعت پر بڑا زور دیا تھا۔عیسائی<mark>ت</mark>، یہودیت اور اسلام کی طرح چین کا مذہب خد اکا کوئی واضح تصورپیش نہیں کر تا۔

چینیوں کی آزاد خیالی کا ثبوت ہے ہے کہ ان کے یہاں و قباً فو قباً مختلف مذاہب کارواج ہوا، لیکن ان میں مبھی مذہب کے نام پر خون ریزی نہیں ہوئی۔ چین کے مقبو<mark>ل تری</mark>ن مذاہب تین ہیں۔ ا- تاؤ کا مذہب، ۲- کنفوشش کا مذہب ۳- بدھ کا مذہب اور ان میں ہمیشہ چولی دامن کا

لاؤ تذو (Laotzu) اور کنگ فو تذو ا (Kung Fotzu) یا کنفوشش چین کے دومشہور فلفی یا پیغمبر تھے،ان کازمانہ وہی تھاجو ہندوستان میں مہاتمابدھااور مہابیر سوامی کاتھا(لیعنی چھٹی صدی ق م) جومذ ہب کی تاریخ میں بڑی اہمیت رکھتی ہے۔

لاؤ تذو (پیدائش ۲۰۴ ق م) کے لفظی معنی ہیں "بوڑھا فلنفی" یا"بوڑھالڑ کا" (کہتے ہیں جب وہ پیداہواتواس کے بال ہالکل سفید تھے )۔وہ عرصہ تک شاہی کتب خانہ کامہتم رہالیکن بعد ازاں مستعفی ہو کر گوشہ نشین ہو گیا اور پھر چین کا ملک حچوڑ کرنہ حانے کدھر نکل گیا۔اس نے اینے خیالات ۲۵ صفحہ کی ایک مختصر کتاب تاؤ-تیسہ - کنگ یا تو- تا-چنگ (Tap Teching) میں قلمبند کئے ہیں۔ جو تاؤ مذہب والوں کی بائبل ہے۔ کہتے ہیں لاؤ تذو نے تاؤ مذہب کی بنیاد ڈالی لیکن دراصل چین میں تاؤ کا تنخیل نہایت قدیم زمانہ سے پایاجا تاتھا۔البتہ وہ پہلا شخص تھاجس نے

<sup>۔</sup> میں مہایان بدھ کارواخ غالباً بہلی صدی عیسو کی ہے شر وع ہوا،اس کے ساتھ ساتھ پر وہتوں کاطبقہ،م راسم عبادت اور مجسمہ ا احتیان میں اور ہوں ہوں ہوں۔ سازی کا فن جنی آیا۔ ۲- سفو سشس اس کی لاطبی صورت ہے اور اصلی نام سے زیادہ مشہور ہے۔

تاؤ کی ماہیت کو تفصیل سے بیان کیالیکن کہیں کہیں پر اس نے نہایت ادقّ زبان استعال کی جس کی وجہ سے اس کی کتاب کا سمجھنا مشکل ہے۔

سنفوشش (۲۷۸–۵۵۱ق م) نے کوئی نیا ند بب نہیں چلایا، بلکہ اپنے زمانہ کے مذہب کی تائید کرتے ہوئے باہمی تعلقات کو خوشگوار بنانے پر زور دیا۔ اس نے لوگوں کے سامنے ایک خاص اخلاقی نظام رکھاجس پر چینی ساج کی تعمیر ہوئی۔ اس کا کہنا تھا کہ ہر شخص کو چاہئے کہ پہلے خود اپنی اصلاح کی طرف رجوع ہو، اس سے ہر شہر اور بعد خود اپنی اصلاح کی طرف رجوع ہو، اس سے ہر شہر اور بعد ازاں پوری سلطنت کی اصلاح ہوجائے گی۔ ۲۳ سال کی عمر میں اس کے تقریباً ۱۰۰۰سانے والے تقریباً ۱۰۰۰سان کی عمر میں اس کے تقریباً ۱۰۰۰سانے والے مقولیت کی وجہ اس کی اعلیٰ اخلاقی تعلیمات اور اس کے ہم خیال علماء کی کوشش ہیں جن میں مقبولیت کی وجہ اس کی اعلیٰ اخلاقی تعلیمات اور اس کے ہم خیال علماء کی کوشش ہیں جن میں منگندی یا مینتذی (Meng-tze) نام بہت مشہور ہے۔ اس کا زمانہ اے۲۸۸ ق م ہے۔ منگندی یا مینتذی (Meng-tze) کا نام بہت مشہور ہے۔ اس کا زمانہ اے۲۸۸ ق م ہے۔ کنفوشش چین کا"پہلا فلسفی" اور وہ" دوسر افلسفی" کہلا تا ہے۔

بعض عالموں کو لاؤ تذو کے وجو د کے بارے میں شبہ ہے اور دراصل اس <mark>کے ب</mark>ارے میں بڑی مبالغہ آمیز روایتیں بیان کی <mark>جاتی ہیں۔بر خلاف اس کے آج بھی کنفوشش کی 22ویں</mark> پشت میں اس کا ایک خاند ان موجو دہے جس کے ماس غالباً دنیامیں سب سے پر انامستند شجرہ موجو دے۔

## فطرت پرستی

زمانہ قدیم کی بیشتر اقوام کی طرح چین کا مذہب بھی مناظر فطرت کی پرستش تھاجواب بھی رائے ہے۔ چین کے کروڑوں عوام جو کنفوشش، لاؤ تذویابرھ کی تعلیمات سے ناواقف ہیں، متعدد مافوق الفطرت قوتوں کی پرستش کرتے ہیں۔ فیض رسال روحیں شیں (Shen) کہلاتی ہیں اور مصنت رسال کوئی "Kwei" کی پرستش کرتے ہیں۔ مصنت پر حکومت کرتی ہیں۔ چینیوں کے نزدیک ہر جگہ حیوانوں، پرندوں اور مجھلیوں وغیرہ کی صورت میں شیاطین اور اژدہ چھے رہتے ہیں۔ جنہیں اگر چھیڑ دیا جائے توسخت مصیبتیں لاتے ہیں لیکن خوش قسمتی سے اروح خبیثہ بو قوف ہوتی ہیں۔ ہوتی ہیں۔ اس کے مکانوں کے راستے اور پل لہریا (مسمسہ) بنائے جاتے ہیں تاکہ وہ راستہ بھول جائیں۔ بھی بھی انہیں بو قوف بنانے کے لئے دروازے کے سامنے صحر اوبیابان کی تصویریں جائیں۔ اور یہ سمجھا جاتا ہے کہ اس طرح وہ بھٹکتی پھریں گی اور مکان میں داخل نہ ہو سکیں بنادی جاتی ہیں اور یہ سمجھا جاتا ہے کہ اس طرح وہ بھٹکتی پھریں گی اور مکان میں داخل نہ ہو سکیں گی۔ ماہرین روحانیات سے مشورہ لئے بغیر کوئی تقریبِ شادی یا سالگرہ وغیرہ نہیں منائی جاسکتی

<sup>-</sup> جین کے مندرول کے سامنے اکثر خوف ناک محافظوں کے مجسے رکھے جاتے ہیں جن کا مقصد ارواحِ خبیثہ کور فع کر ناہو تا ہ www.RealisticApproach.org

اور نہ کسی عمارت کی تعمیر ہوسکتی ہے اور نہ کوئی قبر کھو دی جاسکتی ہے۔ نیک روحوں کو چاول، سبزی گوشت اور پھلوں وغیرہ کی نذریں پیش کر کے خوش کیا جاتا ہے۔ چینیوں کاعقیدہ ہے کہ روحیں کھانے کا جو ہر چوس لیتی ہیں اس لئے نذریا فاتحہ کے بعد کھانے کوسب لوگ مل کر کھالیتے ہیں۔ زمانہ قدیم میں ہرساتویں سال خاقانِ چین ایک سفر کرتا تھا جس میں اپنے ملک کے خاص دریاؤں اور پہاڑوں کو قربانیاں پیش کرتا۔ اس قدیم فطرت پرستی کوتاؤ مذہب اور کنفوشش کے مذہب میں شامل کرلیا گیا۔

## بزرگ پرستی

اس کے سواچینیوں میں زمانۂ قدیم سے آباء پرستی کا بھی رواج ہے۔ چینی حیات بعدِ ممات کے قائل ہیں اور کنفوشش نے بزرگ پرستی پر بڑا زور دیا تھا۔ ا<mark>س کا قول ہے</mark> کہ "جولوگ مرگئے ہیں ان کے ساتھ ویباہی سلوک کرناچاہئے گویاوہ زندہ ہوں۔ یہی سب سے بڑی سعادت مندی ہے"۔ چنانچہ اب بھی بزرگوں کی روحوں کو قربانیاں پیش کی جاتی ہیں اور ہر چینی گھر میں ایک حصہ خاص اس کام کے لئے وقف ہو تا ہے۔

عرصہ سے اصلی فربانیوں کی جگہ علامتی رسوم نے لے لی ہے۔ مثلاً کاغذ کامکان جلانا، جس سے مقصود دوسری دنیا میں روح کے لئے مکان مہیا کرنا ہے۔ خاندانی بزرگوں کے سواناموارانِ قوم کی پرستش کا بھی رواج ہے چنانچہ مثل آفتاب و ماہتاب کے کنفوشش کی بھی پرستش ہوتی ہے۔ لیکن اس کے مندرول میں کوئی صورت نہیں ہوتی بلکہ ایک شختی پر "کنفوشش" کھایا کندہ ہوتا ہے۔

چینیوں کازمانۂ قدیم میں یہ بھی عقیدہ تھا کہ کسی دُور کے ملک میں آبِ حیات کا ایک چشمہ موجو دہے جسے پی کر انسان امر ہو سکتاہے لیکن وہ اس کی تلاش میں کامیاب نہ ہوسکے۔ آباء پرستی کے علاوہ چینیوں میں دعا، تعویز، جادوٹونے فال وشگون وغیر ہ کا بھی رواج رہاہے اور ان سب کو تاؤند ہے۔کاجزوماناحا تاہے۔

# شانگٹی (Shangti) شخصی خسد ا

چینیوں میں خالص توحید کارواج تبھی نہیں ہوا، وہ ہمیشہ کثرت پرستی میں مبتلارہے، آسان اور زمین کو شوہر اور بیوی اور کل اشیاء کا والدین مانا جاتا ہے لیکن زمین کے مقابلے میں آسان کی اہمیت بہت زیادہ رہی ہے۔

آسان کیلئے چینی زبان میں دوالفاظ پائے جاتے ہیں، شانگٹی جمعنی" اوپر کاباد شاہ" اور تھیان ( Tien) بمعنی" آسان"۔ چین کی تاریخ میں خدا بلکہ مذہب کی طرف قدیم ترین اشارہ ان الفاظ میں پایاجا تا ہے: "شہنشاہ زرو (۲۲۹۷–۲۹۹ ق م) نے شانگٹی کے نام پر قربانی کی۔ کل عوام کو جمع کیا اور انہیں حکومت اور مذہب کے اصول بتائے۔"

زمانۂ قدیم میں بادشاہ اور ملکہ آسمان کی پرستش کیا کرتے تھے۔ چینی رسوم کی کتاب"لی کی" میں لکھاہے کہ"بہارکے پہلے مہینے" میں آسمان کا بیٹا اچھی فصل کے لئے شامگٹی سے دعاکر تا اور خود اپنے ہاتھ میں ہل لیتا ہے۔" بیرسم ۱۹۱۱ء تک چین میں جاری تھی۔

چینیوں کاعقیدہ تھا کہ حکمر ا<mark>ن کا تقرر آسان کی طرف سے ہوا کر تاہے۔ آسان بد کاروں کو ۔ مصیبتوں میں مبتلا کر تاہے۔اور نیکو کاروں پر بر کتوں کا نزول فرما تا<mark>ہے۔</mark></mark>

کنفوشش نے لکھاہے کہ: "تجھ میں جو کچھ خوبیاں ہیں ان کا منبغ آس<mark>ان</mark> ہے۔"

لاؤ تذو کہتاہے" آسان کا جال ہر طرف پھیلا ہواہے۔ اس کے بھ<mark>ندے و</mark>سیع ہیں ان سے کوئی چیز نہیں بچق۔"

مشہور چینی مؤرخ یا نکو (متوفی ۹۲ء) نے لکھاہے کہ:

"آسان خوش بھی ہو تاہے اور ناراض بھی۔اس کے پاس رنج وراحت کا احساس کرنے والادل ہے اور یہ بالکل انسانوں کے مثل ہے۔اس طور پر آسان اور انسان بیسال ہیں"

ڈاکٹر ولیم ایف وارین (Dr. W. F. Warren) کی تحقیقات کے مطابق اگرچہ شانگٹی آسان کا دیو تاہے لیکن آسان میں بھی اس کا ایک خاص مقام ہے بعنی قطب ستارہ۔ چینیوں کا عقیدہ ہے کہ کوئن لوئن (Kwen Lun) پہاڑ دنیا میں سب سے اونچا ہے۔ اس کی وادیوں میں جانب شال مغرب شانگٹی کا اراضی رنگ محل ہے۔ اس کے سامنے نو دیواریں ہیں اور ایک قیمتی پھر وں کا اصاطہ ہے۔ اطر اف میں نو دروازے ہیں جن سے روشنی نکلتی ہے اور جانور اس کی حفاظت کرتے ہیں۔ شانگٹی کی ہوی یہیں رہتی ہے اور اس کے ٹھیک اوپر شانگٹی کا آسانی محل ہے جو آسان کے وسط میں یعنی قطب ستارے میں واقع ہے جسے تذوی (Tsze-Wei) کہتے ہیں۔ قطب ستارے کو "سان کا مظیم خسروی محکمر ان" بھی کہا جاتا ہے۔ اس سخیل کے تحت شہنشاہ چین اور اس کے درباری "قربان گاہ فلک" میں مذہبی مر اسم اداکرتے وقت ہمیشہ شال کی طرف منہ کرتے تھے اور شال کو قطب ستارہ سے جو خصوصیت ہے وہ ظاہر ہے۔ چین کی طرح بعض دیگر اقوام میں بھی اور شال کو قطب ستارہ سے جو خصوصیت ہے وہ ظاہر ہے۔ چین کی طرح بعض دیگر اقوام میں بھی قطب ستارہ کو معبود اکبر باغد امانا جاتا تھا۔

# تاؤ(Tao)غیر شخص خدا

شانگٹی چینیوں کا شخصی خداہے اور تاؤغیر شخصی۔ شانگٹی کا تخیل غیر فلسفیانہ ہے اور تاؤکے سخیل میں کافی فلسفہ پایا جاتا ہے۔ ہم تاؤ کا مقابلہ ہندوؤں کے بر ہمن اور بدھ مذہب والوں کی بدھی (عقل) سے کر سکتے ہیں۔ بدھی (عقل) سے کر سکتے ہیں۔

تاؤکے محدود معنی "راستے"، "طریقے" اور وسیع معنی "طرز زندگی" یا" قانون فطرت"

کے ہیں۔انسان تاؤمیں پیداہو تا ہے اور تاؤمیں رہتا ہے ویسے ہی جیسے مجھلی پانی میں پیداہوتی ہے اور
پانی میں رہتی ہے اس لئے کہ تاؤہر شے میں سمایاہوا ہے اور اسے گھیر ہے ہوئے ہے بایں ہمہ وہ غیر متغیر اور تنہا ہے۔ تاؤکونہ تو دیکھا جاسکتا ہے، نہ سنا جاسکتا ہے اور نہ اس کے بارے میں پچھ کہا جاسکتا ہے۔وہ بے صورت ہے لیکن ہرشے کاصورت گرہے۔ تاؤنے ہر چیز کوپیدا کیا ہے لیکن وہ خود کوئی چیز نہیں ہے۔وہ خالق ہے لیکن تخلیق عالم سے پہلے بھی موجود تھا۔وہ ہر چیز کی روح ہے تاہم نہ وہ عرض ہے اور نہ جو ہر اور چونکہ وہ غیر محدود ہے اس لئے تاؤند ہب انسان کو بھی زمین اور زمان کی قید سے آزاد ہو کر عالم غیر محدود میں گم ہوجانے کی تعلیم دیتا ہے، تاؤند ہب دنیا اور دنیا داری کو بر برابتلا تا ہے کیونکہ اس سے ہمارے روحانی احساسات کوصد مہ پنچتا ہے، اس کے مطابق باطنی زندگی ہر اجھی اور ظاہر کی کچھ نہیں ہے اس یر عمل کرنے سے روحانی سکون مل سکتا ہے۔

تاؤ مذہب کا یہ بھی کہنا ہے کہ انسان ک<mark>ی زندگی کا اصل مقصد تاؤکا علم ح</mark>اصل کرنااور اس سے ہم آ ہنگ ہونا ہے۔انسان کو تاؤکی اطاعت کرنی چاہئے کیون<mark>کہ جو شے</mark> تاؤکی مخالفت کرتی ہے وہ جلد ضائع ہو جاتی ہے۔

تاؤ مذہب کے مطابق انسان کی بداعمالی ہی اس پر مصائب لاتی ہے۔ان کے نزدیک عالم مافوق الفطر ت، قدرت اور انسان کی دنیا میں حدِ فاصل نہیں تھینچی جاسکی۔ یہ آپس میں ملے ہوئے اپنے ہیں اور تینوں پر ایک ہی کائناتی قانون (تاؤ) حاوی ہے۔ اس لئے انسان کو چاہئے آپنے اعمال سے قدرت کے اصول کے مطابق عمل کر تاہے تو سورج میں سکون اور امن رہتا ہے اور اگر وہ قدرت کے قوانین کو توڑ تاہے تو آسان اور زمین میں اتحاد قائم نہیں رہتا اور کائناتی مشین بگڑ جاتی ہے جس کا انجام تباہی وہربادی ہے۔ اس تفصیل سے معلوم ہو گا کہ چینیوں کے نزدیک تاؤ سے مراد دراصل "قانونِ اس تفصیل سے معلوم ہو گا کہ چینیوں کے نزدیک تاؤ سے مراد دراصل "قانونِ فطرت" ہے جس کا پچھ غالباً انہوں نے اجرام فلکی کی با قاعدہ گردش، موسموں کی آمد، پودوں کے فطرت" ہے جس کا پچھ غالباً انہوں نے اجرام فلکی کی با قاعدہ گردش، موسموں کی آمد، پودوں کے فطرت "ہے جس کا پچھ غالباً انہوں نے اجرام فلکی کی با قاعدہ گردش، موسموں کی آمد، پودوں کے

اُگنے، دریاؤں کی شاندار روانی وغیر ہ سے لگایا ہو گا اور سیلا بوں کی بے پناہی اور قحط سالی وغیر ہ کو قانون فطرت میں خلل پڑنے کا نتیجہ بتایا ہو گا۔

## متنويت

تقریباً • • • اق میں چینیوں نے مشاہداتِ قدرت کی بناء پر ایک خاص فلسفہ وضع کیا جے ہم مثنویت کہہ سکتے ہیں۔ انہوں نے قدرت میں دو قوتوں کی کار فرمائی دیکھی جو متضاد خصوصیات کی حامل ہیں۔ یعنی:

> (۱) یانگ (Yang)جو شبت ، مذکر ، سفید ، گرم ، سخت اور متحرک ہے۔ (۲) یین (Yin)جو منفی ، مؤنث ، سیاہ ، سر د ، نرم اور غیر متحرک ہے اور دنیا کی ہر چیز انہی کے باہمی عمل سے بنی ہے۔ یانگ دھوپ اور آگ کاجو ہر ہے اور یین سایہ اور یانی کا

جوہر ہے۔ آسان یانگ ہے اور زمین مین ہے۔ ہد دو قوتیں آپس میں بدلتی بھی رہتی ہیں۔ مثلاً لکڑی مین ہے لیکن آگ میں ڈالنے سے یانگ ہو جاتی ہے۔

دیگر نداہب کی مثنویت میں نوروظلمت، نیٹی اور بدی وغیرہ کو ایک دوسرے کا مخالف ماناجاتا ہے اور ان میں ابدی جنگ جاری سمجھی جاتی ہے۔ برخلاف اس کے چینیول کے نزدیک یانگ اور بین میں مکمل اتحاد ہے۔ کائنات کو چلانے کے لئے یانگ اور بین دونوں ضروری ہیں۔ اگرچہ یہ قوتیں متضاد ہیں لیکن تاؤکے باعث ان میں مکمل ہم آہنگی قائم ہے جوساری کائنات پر حاوی ہے۔

ان کا ئناتی قوتوں کوروایٹا ایک دائرے میں ہم آغوش د کھایا جا تا ہے۔ سفید سے (یانگ)اور سیاہ سے (یین) کو ظاہر کرتے ہیں۔

# يين اوريانگ

ا۔ چین میں مہایان بدھ کا رواج غالباً پہلی صدی عیسوی سے شروع ہوا۔اسی کے ساتھ ساتھ پروہتوں کاطبقہ مراہم عبادت اور مجسمہ سازی کا فن بھی آیا۔

۲۔ کنفوشش اس کی لاطینی صورت ہے اور اصل نام سے زیادہ مشہور ہے۔

س۔ چین کے مندروں کے سامنے اکثر خو فناک محافظوں کے مجسے رکھے جاتے ہیں جن کا منشا ارواح خبیثہ کو د فع کرناہو تاہے۔

# حبايان كامذهب

اہل جاپان شنتو (Shinto) مذہب کے ماننے والے ہیں۔ شنتو چینی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی ہیں "دیو تاوں کا راستہ"۔اس مذہب کا علم ہمیں دو کتا بوں سے حاصل ہو تا ہے: کو جیکی اور کنی جو بالتر تیب ۲۱۲ء اور ۲۰ ۲ء کی تالیف ہیں۔

شنتو مذہب مناظرِ فطرت کی پرستش پر مشتمل ہے اور اگرچہ ا<mark>س می</mark>ں کئی ہزار معبود پائے جاتے ہیں لیکن دیو تاؤں کی مورتیں بنا کر انہیں نہیں پوجا جاتا، البتہ بدھ مذہب کے زیرِ اثر ' دیو تاؤں کی تصویریں ان کے معبدوں میں یائی جاتی ہیں۔

جہاں تک شنو مذہب کے آغاز کا تعلق ہے یہ بتانا مشکل ہے کہ اسے جاپان کے قدیم باشدوں نے جو آئو (Aino) کہلاتے ہیں کہاں تک متاثر کیااور وہ چین کے مذہب سے کیا تعلق رکھتا ہے۔اگرچہ کنفو شش کے مذہب نے شنو مذہب کو متاثر کیاعلاوہ ازیں چین کی طرح جاپان میں بھی آباء پر ستی اور مناظر فطرت کی پر ستش کارواج ہے لیکن چین اور جاپان کے مذہوں میں بڑا فرق ہے۔ چین میں سب سے بڑا معبود آسان ہے اور اس کے بعد زمین ، چاند، سورج وغیرہ لیکن جاپان میں سب سے بڑا معبود آسان ہے اور اس کے بعد زمین ، چاند، سورج وغیرہ لیکن جاپان میں سب سے بڑا معبود سورج ہے۔

معبود كالمحيل

جاپانی زبان میں معبود کو کامی کہتے ہیں۔اس کے معنی ہیں "اعلیٰ" یا" اوپر کا"، ہر خلاف شیمو کے جس کے معنی ہیں "ادنیٰ" یا" نیچے کا"۔ چنانچہ جسم کے اوپر کے جھے کو کامی کہتے ہیں اور نیچے کے جس کے حصے کو شیمو۔ آسان، کامی ہے اور ادنیٰ طبقے کا شیمو۔ آسان، کامی ہے اور ادنیٰ شیمو۔ آسان، کامی ہے اور زمین شیمو۔ آسان، کامی ہے اور زمین شیمو۔ آسان، کامی ہے اور ادنیٰ طبقے کا قباب پرستی

جاپان کا خاص مذہب آفتاب پر ستی ہے۔ چین کے ایک بادشاہ نے جاپان کا نام دائی نین ( کی سرزمین " رکھا تھا۔ برخلاف دیگر مذاہب کے جاپان میں (Dainippon)

ا- پانچویں یا چھٹی صدی عیسوی میں بدھہ نہ جب کوریاہے جاپان پہنچا جس نے وہاں کے لو گوں کے عقائد کو بہت متاثر کیا۔ کل شنتو دیو تاؤں کو بدھ اور بدہمستواکے او تارمان لیا گیا۔ اس کے علاوہ حیات بعیر ممات اور دوزخ وجنت کے خیالات بھی اپنالئے گئے۔

سورج کومؤنث ماناجا تاہے کیونکہ قدیم جاپان میں عورت ہی کو تفوق حاصل تھا۔

جاپانی شہنشاہ جو ملیکیڈو کہلاتے ہیں اپنامورثِ اعلیٰ سورج دیوی (Ama Terasu) کومانتے ہیں۔

اور نیابت ِالٰہی کے قائل ہیں۔اس لئے جاپان میں زمانہ قدیم سے شہنشاہ پر ستی کارواج رہاہے۔

جاپان کا شاہی خاندان دنیا کا سب سے پر انا خاندان ہے۔ ہیر وہیٹو اس خاندان کا ۱۲۴وال فرون میں بیشن خورج میں موجود تا بعض سے مرود میں اس مراس بیا

شہنشاہ تھااور پہلا شہنشاہ جم مو ۲۶۰ق م لینی اب سے ۲۶۱۵ سال پہلے ہوا تھا۔ , یکر معبو ,

سورج کے مقابلے میں چاند (جو مذکرہے) اور ستاروں کے معبود کم اہم ہیں۔ زمین پرستی کا کھی رواج ہے۔ کیچڑ بالو اور چکنی مٹی کے الگ الگ معبود ہیں۔ ہر پہاڑ کا ایک الگ دیو تاہے، جاپان زلزلوں کا ملک ہے لیکن زلزلے کا کوئی خاص معبود نہیں ہے بلکہ ہر معبود ناراض ہو کر زلزلہ پیدا کر سکتا ہے۔ سمندر کے بین دیو تاہیں۔ سمندر کی تہہ کا دیو تا، سمندر کے بی گادیو تا اور سمندر کی سطح دیو تا۔ کبھی کبھی انہیں شایٹ ٹی التو حید کی صورت میں ایک ہی دیو تا مانا جا تاہے۔ دریاؤں کے دیو تا سانپوں اور اژ د ہوں کی صورت میں ظاہر کئے جاتے ہیں جنہیں پہلے انسانی قربانیاں پیش کی جاتی سیں۔ بارش، بکل، ہوا اور آگ کے دیو تا بھی ہیں، بڑے بڑے درخت اور کنویں بھی پوج جاتے ہیں۔ سورج دیوی، کھانے کی دیوی اور زمین کا دیو تا سب سے بڑے معبود ہیں۔ آگ، بکل اور مونان کے دیو تاؤں سے ڈراجا تاہے کیونکہ جاپان میں زیادہ تر مکان کاغذ اور کنڑی کے ہوتے ہیں۔ میرسری طوفان کے دیو تاؤں سے ڈراجا تاہے کیونکہ جاپان میں زیادہ تر مکان کاغذ اور کنڑی کے ہوتے ہیں۔ میرسری طوفان کے دیو تاؤں سے ڈراجا تاہے کیونکہ جاپان میں زیادہ تر مکان کاغذ اور کنڑی کے ہوتے ہیں۔ میرسری طوفان کے دیو تاؤں سے ڈراجا تاہے کیونکہ جاپان میں زیادہ تر مکان کاغذ اور کنڑی کے ہوتے ہیں۔ میرسری طوفان کے دیو تاؤں سے ڈراجا تاہے کیونکہ جاپان میں نیادہ تر مکان کاغذ اور کنڑی کے ہوتے ہیں۔ میرسری طوفان کے دیو تاؤں سے ڈراجا تاہے کیونکہ جاپان میں میں تقسیم کیا جاپان کیونکہ جاپان میں تو تو تاؤں سے در خوالیاں کے معبود ووں کوسات مجموعوں میں تقسیم کیا جاپائی سے دیو تاؤں سے دیو تاؤں ہے کیونکہ جاپان میں دیونک کیا جاپائی ہو تاؤں ہے دیونک کیا کونک کیا دور نویں کی دیونک کی کیا ہو تا ہوں ہیں کیا جاپائی ہو تاؤں ہو تاؤں ہے دیونک کی دیونک کیا کیا جاپائی ہو تاؤں ہو تاؤں

(۱) اجرام فلکی (۲) عناصر اربعه (۳) غیر معمولی مظاہر قدرت(۴) نمایاں مظاہر فطرت: پہاڑ، چٹانیں، درخت اور غار وغیرہ (۵)غیر معمولی انسان(۲) طاقت ور حیوان (۷) مصنوعات: تکوارس، کٹارس وغیرہ۔

المخضر ہر غیر معمولی اور اعلی درجے کی چیز قابل پرستش ہے حتی کہ بسا او قات پرستار کو بید بھی نہیں معلوم ہو تا کہ وہ جس شے کی پرستش کر رہاہے اس کی ماہیت کیا ہے؟ ایک جاپانی مقولہ ہے "ہمیں بیہ نہیں معلوم کہ یہ کیا چیز ہے لیکن اس میں ضرور کوئی دیو تاہے " کو جیکی سے معلوم ہو تاہے کہ زمانۂ قدیم میں قطب ستارے کو بھی ایک اہم بلکہ معبودِ اکبر مانا جاتا تھا کیونکہ تکوین عالم کے سلسلہ میں سب سے پہلے جس دیو تاکا پیدا ہونا ظاہر کیا جاتا ہے وہ یہی تھا۔ اسے وہ "آسان کے مقدس مرکز کامالک دیو تا "کہتے تھے۔

چونکہ قطب ستارہ اپنی جگہ قائم رہتاہے اور دیگر ستارے اس کے گر د گھومتے ہوئے معلوم ہوتے ہیں اس لئے مختلف اقوام قطب ستارہ کومعبود اکبر مانتی ہیں۔

اوپر دُبِّ اکبر (سیت رشی) کے سات تارے قطب ستارہ کے گر د گر دش کررہے ہیں جو دُبّ اصغر میں واقع ہے۔بائیں طرف کا خاکہ ایک فوٹو گراف کی نقل ہے جس میں قطب ستارے کے گر دستاروں کی گر دش د کھائی ہے۔



ؤبّ اکبر (سیت رشی) کے سات تاروں کی قطب ستارہ کے گر <mark>د گر دش جو دُبّ اصغر میں وا</mark>قع ہے



قطب ستارے کے گرد دیگر ستاروں کی گردش کامنظر

# ایرانی مذہب

ایران مخفف ہے ایر یانہ کا جس کے وہی معنی ہیں جو آریہ ورت اور آئرلینڈ کے ہیں یعنی "آریوں کا ملک" ۔ یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ پہلے ان ممالک میں ایک ہی نسل کے لوگ آباد سختے چنانچہ فارسی اور سنسکرت زبانوں کی مشابہت کی بھی یہی وجہ ہے۔ زبان کی طرح ہندوستان اور ایران کا قدیم نہ ہب بھی ایک ہی قالیکن ایسا معلوم ہو تاہے کہ نہایت قدیم زمانہ میں ان دو ملکوں میں کچھ نذہبی اختلافات پیدا ہوگئے۔ اس حقیقت کے ثبوت میں دو لفظ باقی رہ گئے ہیں: ایک دیو، جس کے معنی سنسکرت میں "نورانی مخلوق" کے ہیں اور فارسی میں بھی لفظ دیو تاکے معنی منسکرت میں دیو کے ہیں اور فارسی میں یہی لفظ دیو تاکے معنی میں آہوراہو گیا۔

# ابت دائی معبود

اہل ایران کا قدیم مذہب مناظر فطرت کی پرستش، آباء پرستی اور جادو ٹونا تھا۔ خاص معبود سے بہر (آسان) خورشید (سورج) ماہ (چاند) ارمائی (زمین) آتش (آگ) آب (پانی) باد (ہوا) ہیر وڈوٹس کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ ۵ویں صدی ق م کے وسط میں ایرانی ان معبودوں کی پرستش کرتے تھے۔ اسٹر یبونے بھی ایرانیوں کے آگ اور پانی پوجنے کاذکر کیا ہے۔ سنکرت میں سورج کو سوریا کہتے ہیں جو قدیم ایرانی میں جاکر حور ہوگیا اور فارسی میں خور جو خورشید کے معنی میں اب بھی مستعمل ہے۔

## مترائيت (Mithraism)

فارس میں سورج کا ایک اور نام بھی ہے، مہر جو مخفف ہے متھر اکا۔یہ وہی معبود ہے جے ویدوں میں متر کہا گیا ہے۔ متھرا، آویستا میں چنداں اہم معبود نہیں لیکن ایرانی اقتدار کے بڑھنے سے اس کی اہمیت بھی بڑھ گئی۔چونکہ ایشیائے کو چک میں فارس کی نو آبادیاں تھیں اس کئے اس کی پرستش وہاں بھی رائج ہوگئی اور سکندرکی فتوحات کے بعد اسے مغرب میں بڑھنے کا مزید موقع مل گیا۔یہ نیا فد ہب روم میں پہلی صدی ق م میں پہنچا اور بعد کی دوصدیوں میں پوری سلطنت رومہ پر

چھا گیا۔ پہلے مانویت کی طرح عیسائی مذہب سے زیادہ اس کی توقیر کی حاتی تھی، لیکن جب عیسائی مذہب نے عروج حاصل کرناشر وع کیاتو یا دریوں نے رومی شہنشاہوں کو اسے بچل ڈالنے پر آمادہ کیا اور بدر فتہ رفتہ غائب ہو گیا، تاہم اس کے متعدد عقائد ور سوم عیسائیت میں بھی داخل ہو گئے۔ د بن زر د تنتی

زر دشت (Zoroaster)اینے ملک کا پہلا پیغیبر تھاجس نے کثرت پرستی کی مذمت کی اور توحید کی تائید کی۔عام طور پر اس کازمانہ ۱۶۰–۵۸۳ ق م مانا جاتا ہے لیکن بعض عالم ۰۰۰ اق م ظاہر کرتے ہیں۔ان کی زند گی حضرت ابراہیم سے مشابہ تھی 'روایت ہے کہ جب مجوسیوں کو اینے علم کے زور سے بیہ معلوم ہوا کہ وہ <mark>رائج الوقت مذہب کی نیخ کنی</mark> کریں <sup>ن</sup>گے اور انہیں ملک بدر کر دیں گے تو وہ ان کی جان کے دریے ہو گئے۔ زر دشت ہنوز بچ<sub>ی</sub>ہ تھے کہ آگ میں ڈال دیا گیا کیکن خدا کی قدرت کہ وہ پر ہلا داور ابر اہیم کی طرح محفوظ رہے۔

ایرانی روایات کے مطابق انہوں نے اپنی ابتدائی زندگی غریبوں ک<mark>ی خدم</mark>ت میں گزاری۔ بیس سال کی عمر میں وہ ایک پہاڑی میں گوشہ نشی<mark>ن ہو کر غورو فکر میں منہمک ہو گئے</mark> اور ۳۰سال کی عمر میں انہیں عر فان حا<mark>صل ہوا۔</mark>

انہوں نے عرصہ ت<mark>ک اپنی قوم کواپنی تعلیمات کی طرف متوجہ کیالیکن ان</mark> کے چ<u>جا</u>زاد بھائی کے سواکوئی ان کاشاگر دنہ ہوا۔ وجہ رہی تھی کہ ان کی تعلیمات کا تعلق کسی قوت غیر مرنی سے تھا اور لوگ ایسے معبود چاہتے تھے جنہیں وہ آئکھوں سے دی<mark>چہ سکیں اور ہاتھوں</mark> سے چھو سکیں۔اینے بھائی کے کہنے سے وہ شاہِ وفت گشاسپ (یادستاسپ) سے می نیس جاکر ملے اور بادشاہ نے دین زر دشتی قبول کرکے ان کے اقوال قلم بند کرائے۔ان کی کتابی صورت کو آویستا کہتے ہیں '۔ جوپیروان زر دشت کا قر آن ہے۔ اب زر دشت نے شاہ ایران کی مد د سے اپنے مذہب کو توران میں بھی پھیلانا چاہاجس کا متیجہ ان دو ملکوں کی جنگ کی صورت میں نمو دار ہوا۔ یہی نہیں بلکہ

ا- بعض مسلِم مصنفین نے زر دشت اور ابراہیم کو ایک ہی ہستی قرار دیاہے۔ مغربی علاء میں Dr. Spiegel نے بیہ ثابت کرنے کی

کوشش کی تھی کہ ابراہیم اور زردشت کازمانہ ایک ہی تھااور وہ ایک ہی مقام کے رہنے والے تھے۔ ۲- بقین کے ساتھ نہیں کہا جاسکتا کہ آویستا کی ابتدا کی صورت کیا تھی؟ سکندر کے حملے میں اس کابڑا حصہ تلف ہو گیا۔ اردشیر بابکال اور اس کے بیٹے شاہ پور اوّل نے آویستا کے پر انے نسخے جمع کرنانثر وع کئے اور شاہ پور دوم کے زمانے میں ۹۰۰–۳۸۰ءاس کے وزیر آ درباد مار اسپندگی نگرانی میں اس کا ایک مشتد نسخه تیار ہو گیاجو غالباً پہلوی خط میں نھا۔ پہلوی رسم خط میں کل ۲۲ نشانات کام آتے تھے جو ایرانی آوازوں کی ترجمانی کیلئے ناکا فی تھے، لہذا آویسا کو قلم بند کرنے کیلئے ایک نیارسم خطا کیجاد ہوا جو آویستی کہلا تا ہے،اس میں تقریباً ۵۰ نشانات کام آتے تھے۔موجودہ آویساای خط میں ہے، یہ نہایت مختصر ہے اور اس کے اجزاء منتشر حالت میں ہیں۔ آویستاکے قدیم ترین ہندوستانی ننے تیر ہویں اور چود ہویں صدی عیسوی کے ہیں اور فارسی ننے ستر ہویں صدی عیسوی کے بعد کے ہیں لیکن ہندوستانی نسخوں سے زیادہ صحیح اور معتبر ہیں۔ آویستا کی زبان جو آویستی کہلاتی ہے، سنسکرت سے بہت مشاہہے۔

زر دشت کوایک تورانی سپاہی نے پیٹھ میں خنج بھونک کر شہید کر دیا۔

زر دشت کے مرنے کے ڈھائی سوسال بعد سکندر نے ایران فتح کرلیا ( ۱۳۳۰ق م) اور زردشتی مذہب کی جگہ یونانی مذہب پھیلانا چاہا۔اس نے آویستا کے قدیم نسخوں کو بھی جلوا دیا۔ یونانی حکومت کا خاتمہ پارتھیا والوں نے کیالیکن یونانی اور پارتھوی دونوں حکومتوں کے زمانوں میں زردشتی مذہب تنزل کی حالت میں رہا۔

ساسانی حکومت کے زمانے میں البتہ زردشتی مذہب نے عروج حاصل کیا۔ اس خاندان کا بانی اردشیر بابکال (۲۲۲-۲۲۴ء) تھا۔ ساسانی حکومت کے خاتمے کے ساتھ زردشت کے مذہب کی قومی حیثیت بھی ختم ہو گئی۔ مسلمانوں نے زردشت کے صحفے ڈھونڈ ڈھونڈ کر جلائے۔ پارسیوں کو تبدیلی مذہب پر مجبور کیا گیا۔ بہت سے لوگوں نے تبدیلی مذہب پر ترکِ وطن کو ترجیح دی اور ایران سے بھاگ نظے۔ ایک روایت کے مطابق پہلے وہ خلیج فارس میں ہر مز کے جزیرے میں تھہرے۔ وہال سے گجرات کے ساحل پر پہنچ (نویں صدی) اور پھر سورت سے بمبئی تک پھیل گئے۔ آئ ایران میں دس ہز ارزردشتی آباد ہیں ہندوستان اور پاکتان میں ان کی تعداد ۹۰۰۰۰ ہے۔ یہ پیروانِ زردشت پارسی کہلاتے ہیں اس لئے کہ وہ پارس یا فارس سے بھرت کرکے آئے۔ تھے۔

## توحب

آویستا کے پانچ جھے ہیں: - (۱) یاستا(۲) گاتھا(۳) وسپر او(۳) ویندیداد(۵) یاشت
ان میں سے پہلے دو جھے خاص طور پر اہم ہیں۔ پہلا عبادت یا قربانی سے متعلق ہے اور
دوسر احمد و مناجات سے ۔ زردشت کی پانچ گاتھاؤں میں (کل ۱۷ بیں) خدا کا سب سے قدیم اور
سب سے اعلی فخیل پایاجا تا ہے ۔ خدا کا نام آ ہوراما ژدا (Ahuramazda) یاما ژدا آ ہورا ہے۔ اس کی
مختصر صورت ہر مزد (Ormuzd) ہے۔ آ ہورا کے معنی آتھا اور ما ژدا کے معنی دانش یاروشنی کے



ہیں، گویاوہ"خداوندِ نور" ہے۔میر اخیال ہے کہ آہوراکی اصلی شکل وہی سورج دیو تاہے جسے سامی قوم کی ایک شائل شاخ اشور کہتی تھی۔ چنانچہ ہما منثی کتبات میں آہوراکی تصویر بالکل اسی طرح بنائی ہے۔ طرح بنائی ہے جیسے آشوری قوم اپنے معبود اشور کی بنائی تھی۔

زر دشت نے فطرت پرستی کی ممانعت کی تھی اور اس کا خداروحانی تھا۔ پاسنامیں خدا کی جو

وہ تمام چیزوں کا خالق ہے ۲:۲ م وہ یا کیزہ ترین ہستی ہے(ے:۳۸) وہ تمام عالم کا پیدا کرنے والا ہے(۱۱:۰۰) وہ یا کیزگی کا منبع ہے(۳۳:۳)

ا ن کے پان ہور صف اور سن دو مری پیرون کو پیدا تیا ہے۔اللہ وہ کو د کھار ہے را ، ۱۲) وہ انسانی ارواح کا خالق ہے(۱۱:۱۳) وہ تمام ہستیوں کا مالک ہے(۲۸:۷)

اس کے قبل کچھ بھی نہ تھا(۳۸:۳) وہ عاقل ہے (۲۹:۲)

وہ بزرگ ترین ہے(۲:۲۹) وہ سب پچھ جانتا ہے (۲:۱۹<mark>)</mark> وہ بہترین ہے (۲۲:۸) وہ بہترین ہے دیکھتا ہے (۳۳:۱۳)

وہ نیم رین ہے (۱۰:۲۷) وہ غیر متغیر ہے (۱:۲۷) میر متغیر ہے (۱:۲۳)

وہ رحیم ہے (۲۸:۵) وہ کل باتوں سے واقف ہے (۳۱:۵)

# مثنویت

بایں ہمہ آ ہوراما ژدا قادرِ مطلق نہیں ہے کیونکہ اس کے سواا یک دوسری قوت بھی موجود ہے جوہر چیز میں اس کی مخالفت کرتی ہے۔ اس متضاد قوت کانام جو "مبدوشر" ہے۔ اینگرامینیو (Mainyu) ہے اور غالباً اس کی بگڑی ہوئی صورت موجودہ فارسی کا لفظ اہر من ہے جس کا ضدیزدال (آ ہوراما ژدا) ہے۔ دنیا میں سب اچھی چیزیں اس کی بنائی ہوئی ہیں اور دنیا میں جو پچھ برائی ہوہ الم من کی پیدا کی ہوئی ہیں۔ شیطان کا تخیل اسلام اور اہر من کی پیدا کی ہوئی ہیں۔ شیطان کا تخیل اسلام اور عیسائیت میں یہودی مذہب سے آیا اور خود یہودی مذہب نے اسے ایران سے لیالیکن شیطان اور اہر من میں ایک بڑافرق ہے کہ شیطان کا تخیل شخص ہے اور اہر من محض ایک قوت ہے۔ عربی کا مقولہ ہے کہ شیطان کا تخیل شخص ہے اور اہر من محض ایک قوت ہے۔ عربی کا مقولہ ہے کہ " ہر چیز اپنی ضدسے پہچائی جاتی ہے" فطرت میں اجتماع ضدین ہر جگہ پیا جاتا ہے۔ اس لئے زر دشت کی تعلیم یہ تھی کہ دنیا میں دو قوتیں پائی جاتی ہیں۔ ایک نورونیک ہے اور دوسری تاریکی وبدی، قوت فیر سے میہ امید کرنا کہ وہ کوئی براکام انجام دے، ناممکن ہے، سے اور دوسری تاریکی وبدی، قوتِ فیر سے میہ امید کرنا کہ وہ کوئی براکام انجام دے، ناممکن ہے، سے اور دوسری تاریکی وبدی، قوتِ فیر سے میہ امید کرنا کہ وہ کوئی براکام انجام دے، ناممکن ہے، سے اور دوسری تاریکی وبدی، قوتِ فیر سے میہ امید کرنا کہ وہ کوئی براکام انجام دے، ناممکن ہے،

س-- منقول از "يارسي الل كتاب بين" مترجمه سيد وجابت حسين، نگار جولا كي ١٩٣٥ء

اس طرح قوتِ شر سے کسی بھلائی کی توقع کرناعیث ہے۔دونوں ایک دوسرے کی ضد ہیں اور باہم نمر د آزما۔ان دو قوتوں کی جنگ کا تخیل نہایت قدیم ہے۔غالباً اس کی بنیاد وہی روایت ہے جے گوید میں اندر اور ورتر کی جنگ کہا گیاہے جس کی تشر ت کیوں کی گئی ہے کہ اندر سے مر اد سورج ہے اور ورتر سے بادل جو وقع طور پر سورج کو چھپالیتا ہے لیکن پھر ہے جاتا ہے۔ورتر کو ایک طویل سانپ ظاہر کیا جاتا ہے اور سامی روایات میں سانپ کو شیطان سے بڑا تعلق حاصل ہے۔ یہی قصہ مر ددک اور قیامت کی جنگ کے عنوان سے بالی افسائۃ آفرینش عالم میں بیان کیا گیاہے اور اس کا مقابلہ ہم مصر میں اوسیریز (خداوندِ نور) اور سیت (خداوندِ ظلمت) کی جنگ سے کرسکتے ہیں اور غالباً لفظ شیطان سیت سے نکا ہے۔

زردشت نے یہ بھی ظاہر کیا کہ جس طرح خارجی دنیا میں خیر وشرکی جنگ جاری ہے اسی طرح خود انسان کادل بھی خیر وشرکی جنگ کا مید ان بناہوا ہے لہذا انسان کو چاہئے کہ قوتِ خیر کا ساتھ دے اور قوتِ شرکا استیصال کرے۔ اس نے یہ بھی بتایا کہ یزداں کی پیروی کرنے سے جنت حاصل ہوگی اور اہر من کا اتباع کرنے سے جہنم میں جانا ہو گا۔ یزداں کی پیروی کے تین اصول ہیں: نیک خیالات (ہُمت) نیک اقوال (ہخت) نیک افعال (ہورشت) بالآخر خداوندِ خیر کی جیت ہوگی اور باطل کو شکست ہوگی۔ بالکل یہی بات قرآن میں بتائی گئی ہے۔

یہاں پر اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ اگرچہ ز<mark>ر دشتی مثنویت</mark> کے قائل ہیں لیکن مثنویت کے قائل ہیں لیکن مثنویت پرست نہیں۔بقول پر وفیسر فارنل ہمیں کسی جگہ سے بھی اس کا پیتہ نہیں چلتا کہ زر دشتی گروہ نے کسی وقت بھی اہر من کا کسی صورت میں احترام کیا ہو بلکہ ماژدا پرستوں کے نزدیک

اہر من کی مخالفت اصولِ مذہب میں داخل ہے۔ توحب کے کازوال

آویستاکاجو حصه زر دشت کے بعد تصنیف ہوااس میں خداکا تخیل زوال پزیر ہے:
(۱) خدا کی صفات کو مشخص کر کے "سات غیر فانی ہستیاں" (ایشاء اسپنتا) قرار دی گئیں۔ بیر
سات روحیں جن میں سر فہرست خود آ ہوراما ژداکانام ہے بیہ ہیں: دہو منو( بہمن) عقل اول،
اشادِ ہشت (اردی بہشت ) راستی، شتھراد پریہ (شہریور) ارضی نعتیں اسپنتا ایائتی (اسفند
ارند) دینداری، ہور داتا در فرُ داد) صحت، امر تاد (مرداد) حیاتِ جاوداں۔ انہی ہفت ملا ککہ
سے یہودیوں نے بیہ نتیجہ اخذ کیا کہ خداوند کے تخت کے سامنے سات روحیں ہیں۔

- (۲) آگ کو آ ہوراماز دا کا بیٹامان کریوجنے لگے۔
- (۳) ماہ و مہر کی بھی پر ستش ہونے لگی۔سورج کو آ ہوراماژ دا کی آ نکھ مانا گیا۔
  - (۴) متھراکے نام کو آہوراما ژداکے نام سے ملادیا گیا۔
- (۵) ایک دیوی کی بھی پوجاہونے گی جس کا پورانام اردوی سوراانا تھا۔ جس کے معنی ہیں بلند، طاقتور اور پاکباز ہتی۔ غالباً یہ پانی کی دیوی تھی مختصراً اسے اناہتا کہتے ہیں اور غالباً یہی لفظ موجودہ فارس کا ناہید بن گیا جس کے معنی زہرہ سارہ کے ہیں۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ وہی دیوی تھی جسے شالی سامی اقوام ایشتر پااستار تہ کہتی تھیں۔ ان کے علاوہ فر شتوں اور محافظ ارواح کا بھی عقیدہ تھاان سب کو (بشمول متھر ااور اناہتا) آبوراماز داکی تخلیق ماناجاتا تھا۔ ہمانشتی دور میں معبود کے تخیل میں مزید زوال ہوا اور نادیدہ خداکی تصویریں بھی بنائی جانے گئیں۔ آبوراماز داکی بہ تصاویر مثل آشور کے بنائی جاتی تھیں۔

دنیا کے ہر مذہب نے خدا کی ایک صفت پر خاص طور سے زور دیا ہے۔ یعنی وہ نور ہے۔ گیتا و آویستا، بائبل، قرآن چاروں اس پر متفق ہیں۔ نور کا مظہر تین چزیں ہیں۔ آسان پر آقاب و ماہتاب اور زمین پر آگ، البذا پیروانِ زروشت ان تینوں کی پرستش کرتے ہیں۔ یہی نہیں بلکہ ان کی نگاہ میں ہر عضر مقد س ہے اسی لئے وہ اپنے مردوں کو دفن نہیں کرتے کہ اس سے مٹی گندی ہوگی۔ دریامیں نہیں بہاتے کہ پانی نجس ہوگا۔ آگ میں نہیں جلاتے کہ وہ ناپاک ہوجائے گدی ہو ان میں نہیں جلاتے کہ وہ ناپاک ہوجائے گی۔ ان میں یہ رواج ہے کہ لاش کو "مینار خموشاں " میں لے جاکر رکھ دیتے ہیں جے دخمہ کہتے ہیں اور وہاں گدھ آکر کھاتے جاتے ہیں۔

# ا ا مانوی مذہب مانوی مذہب

مانی ایک ایرانی نژاد اور مجوسی الاصل شخص تھا۔ وہ ۲۱۵ء یا ۲۱۲ء میں موجو دہ بغداد کے قریب پیدا ہوا۔ اسے فنونِ لطیفہ سے بے حد دلچپی تھی اور نقاشی میں اسے کمال حاصل تھا۔ وہ فلسفی بھی تھا اور علوم فلسفیہ والہیات میں غور و تدبر کرنے کے بعد اس نے ایک نئے مذہب کی بنیاد ڈالی، جس کی تبلیغ اس نے شاپور اوّل کے عہد سے ۲۲۰ء میں شروع کی۔ نہیں کہا جاسکتا کہ اس نے شاپور کو اپناہم خیال بنالیا تھا یا نہیں۔ لیکن اتنا یقینی ہے کہ شاپور کا بھائی پر ویز اس کا مربی تھالیکن ایرانی کا ہونی اور زرد شتی مذہب کے مقتد اوّل نے اس کی شدید مخالفت کی۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ مانی کو وطن چھوڑنا پر ا۔ اس نے وسطِ ایشیاء، چین اور ہندوستان کا سفر کیا اور یہاں کے مذاہب

میں بھی بھیرت حاصل کی۔ (غالباً سلطنت روما میں اس کا گزرنہ ہوا) پھر وہ ترکستان واپس آیا۔
یہاں اس نے ایک سنسان وادی میں جاکر خلوت اختیار کی اور اسی خلوت کدہ میں اس نے اپنی
کتاب ار ژنگ یا ار ننگ تیار کی۔ اس میں نہایت اعلیٰ درج کی تصویریں بنی ہوئی تھیں۔ اس
کتاب کو لے کروہ ایران واپس آیا اور اپنے کو صاحب کتاب پیغیبر کی حیثیت سے پیش کیا۔ اب
اسے نمایاں کامیابی حاصل ہوئی۔ شاپور دوم (شاپور اول کے بیٹے) نے اس کی اعانت کی۔ لیکن
جب بہرام (شاپور دوم کابیٹا) بادشاہ ہواتو آتش پرستوں کے موہدوں اور دستوروں نے اسے
قدر ابھارا کہ وہ مانی کا دشمن ہو گیا۔ آخر کے ۲۶ء میں وہ گر فتار کرکے بہرام کے سامنے لایا گیا جس
نے زندگی میں اس کی کھال تھنچوا کر بھس بھر وادیا۔ مانی کی کھال کا یہ پتلا ایک عرصے تک شہر
شاپور کے بھائک پرر کھام قع عبرت بنارہا۔

اس ظلم سے خوفزدہ ہُوکر مائی کے ماننے والے مشرق کی طرف بھ<mark>اگ</mark>گئے اور دین مانوی کو ایران کے باہر وسطِ ایشیا اور چین میں پھیلا دیا۔ تیسر کی اور چو تھی صدی عیسوی میں مانی کا مذہب مغربی ایشیاء، ثالی افریقہ، جنوبی یورپ، گال (فرانس) اور اسپین میں پھیل گی<mark>الیکن</mark> ساتویں صدی سے اس کا اثر زائل ہونے <mark>لگا اور تیر</mark> ھویں صدی کے بعد وہ غائب ہو گیا۔

مانی کی تصانیف میں س<mark>ات کتابیں تھیں۔ چھ سریانی زبان میں اور ایک پہلوی</mark> میں۔ آخری کا نام شاپور قان ہے جس کے بارے میں بیان کیا جاتا ہے کہ باوشاہ شاپور کے لئے لکھی گئی تھی۔ ۱۹۰۴ء میں فان لی کاق نامی محقق نے طرفان (وسطِ ایشیاء) <mark>سے بعض مانوی ص</mark>حا کف بر آمد کئے۔ بیہ ایک خاص خط میں لکھے ہیں جو اپنے موجد کے نام پر مانوی کہلا تا ہے۔

مانی کا مذہب دین زردشتی، عیسائیت اور بدھ مذہب کا حیرت انگیز مجموعہ تھا۔ اس کا خیال تھا کہ خالق دوہیں۔ خالق خیر وخالق شر۔ ازلی ابدی عناصر بھی دوہیں یعنی نور وظلمت جن میں سے ہر ایک پانچ صفات سے متصف ہے، یعنی رنگ، ذائقہ، بو، کمس اور صورت۔ ابتداء میں بیہ عناصر الگ الگ تھے لیکن بعد میں متصل ہو گئے۔ انہی کے اتصال سے آفرینش عالم ہوئی۔ ہرشے میں نور کا ظہور ہے لیکن اس کے ساتھ ہی ظلمت کے عناصر بھی دست وگریبان ہیں۔ لہذا انسان کا بیہ فرض ہے کہ وہ نور کے اجزاء کی قید سے آزاد کرائے۔ اس کے لئے نفس کشی اور عبادت (نماز، روزے) کی صورت ہے۔ مانوی حمد کا ایک نمونہ یہ ہے:

ا- ہماراہادی، نور کا سفیر مبارک ہے۔ اس کے محافظ فرشتے مبارک ہیں اس کے مخافظ فرشتے مبارک ہیں اس کے منور ملائکہ کی مدح ہو۔

۲- مانی! اے منور ہستی! تو قابلِ ستائش ہے ہمارے ہادی، نور کے چشمے، حیات
 کی شاخ۔ اے شجرِ عظیم جو کہ سر ایا شفاہے۔

س- میں سر بسجو دہو تاہوں اور حمر کر تاہوں کل دیو تاؤں کی ، نورانی فرشتوں کی، کل تجلیات کی سب ملائکہ کی جن کا منبع خداوند تعالیٰ ہے۔

بی سابتیں مرجھ کا تا ہوں اور مدح کر تا ہوں گروہ ملا تکہ کی اور منور دیو تاؤں کی جہوں نے ایک میں سرجھ کا تا ہوں اور مدح کر تا ہوں گفوذ کر کے اسے زیر کیا اور رفع کر دیا۔ حنہوں نے اپنی دانش سے تاریکی میں نفوذ کر کے اسے زیر کیا اور رفع کر دیا۔ ۵- میں سجدہ کرتا ہوں اور تنجید کرتا ہوں رب ذوالجلال کی، ہستی عظیم اور

سرایانور کی۔

مانی نے سحر وافسوں اور بت پرستی کی سخت ممانعت کی اہنسا، راس<mark>تی اور تج</mark>ر دپر زور دیا۔ اس کا مذہب اعلی اخلاقی اصولوں کا حامل تھا۔ اس نے انبیاء عبر انی کو اپنے نظا<mark>م سے</mark> خارج کر دیالیکن حضرت عیسیٰ کو نبئ برحق مان لیا اور زر دشت اور بدھ کو بھی مرسل تسلیم کی<mark>اوہ عدمِ معصیت کی</mark> تلقین کِرتا تھا اور یہی وجہ تھی اس کے مذہب کی <mark>غیر معمولی کا میابی</mark> کی۔

## مز د کـــ

خراسان کے شہر نیٹاپور میں پیدا ہوا تھا۔ اس نے اپنی زندگی کا مقصد دین زردشت کی اصلاح قرار دیا تھا۔ اس کی تعلیمات مانی سے ماخوذ تھیں۔ مانی کی طرح اس نے بھی نورو ظلمت کے وجود کو تسلیم کیا۔ روشنی کو علم و دانش کا عامل بتا یا اور ظلمت کو جہل کا۔ کا نئات کی تخلیق اس کے نزدیک تین عناصر آگ، پانی اور مٹی سے ہوئی تھی دنیا کی تمام اچھی چیزیں ان عناصر کے لطیف اجزاء سے۔ مزدک کے نزدیک روحانی عالم بھی مثل اسی دنیا کے ہے۔ آسان پر دونوں جہان کا حکمر ان تخت نشین ہے۔ اس کے سامنے چار قوتیں ہیں: ادراک، عقل حافظہ اور انبساط۔ یہ چار قوتیں سات وزیروں کے ذریعہ سے دنیا کا نظم ونس کرتی ہیں۔ ان وزراء میں سے صرف چھ کے نام بتائے گئے ہیں یعنی: سالار، پیش کار، بلوان (یا بردان) کاروان دستور اور کودک۔ یہ سات مدبر بارہ ملائک کے ذریعہ عمل کرتے ہیں:

| سائنده (لينے والا) | د ہندہ (دینے والا) | خواندہ (پکارنے والا)  |
|--------------------|--------------------|-----------------------|
| دوندہ (دوڑنے والا) | خورندہ(کھانے والا) | بارندہ (اُٹھانے والا) |

| خلامبر               | 134                    | نگار                 |
|----------------------|------------------------|----------------------|
| ز ننده (مارنے والا ) | کشندہ (ہلاک کرنے والا) | خيز نده (اځفنے والا) |
| شوندہ (ہونے والا)    | آئندہ (آنے والا)       | کننده (کھو دنے والا) |

عربی مؤرخ شہر سانی نے ایک تیر ہویں ہتی یا ئندہ (قائم رہنے والا) کا بھی ذکر کیا ہے۔ مز دک کے نزدیک دنیامیں تمام جھگڑوں کی بنیاد ملکیت کا جذبہ ہے۔اگر زر،زمین اور زن یر سے شخصی تصر ف ہٹادیا جائے تو ساری کدور تیں دور ہو جائیں اور فسادات سے یاک ہو کریہ دنیا . جنت بن جائے۔اسی لئے اس نے مساوات اور اشتر اک کی تعلیم دی اس نے بتایا کہ تمام انسانوں کو حق حاصل ہے کہ وہ ہر چیز سے بکسا<u>ں مستفید ہوں عور تو</u>ں کے معاملے میں بھی اشتر اک کے اصول کوبر تناچاہئے کسی عورت کو <mark>اپنے لئے مخصوص کرناسخت ناانسانی ہے، ہر</mark> عورت سے ہر مر د یکساں متمتع ہونسکتاہے بالکل اس طرح جیسے آگ، یانی یا ہوا سے۔اس <mark>کے س</mark>اتھ ہی اس نے لباس میں سادگی اختیار کرنے اور حانووروں کا گوشت نہ کھانے کی تاکید کی ا<mark>س ن</mark>ے بیہ تجویزیں بالکل یے غرض ہو کرپیش کی تھیں۔ لہٰذا ہر خیا<mark>ل کے لوگ اس کے گر د جمع ہونے ل</mark>گے اور روز بروز اس کے تابعین کی تعد ادبڑ ھتی گئی حتیٰ کہ شاہ وق<mark>ت قیاد بھی دل سے اس کامتعقد ہو</mark> گیااور کھلم کھلا اس کی حمایت کرنے لگالی<mark>کن اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ساجی نظام میں خلل پڑ گیا۔ قانون کی گرفت</mark> ڈ ھیلی ہوگئی اور سلطنت کی بنیادیں ہل کئیں۔امرائے ایران نے اس کا تدار<sup>ک</sup> کرنے کے لئے شاہ قیاد کو تخت پر سے ہٹاکر اس کے بھائی زم<mark>اسپ کو باد شاہ بنایا۔ لیکن قیاد قید</mark> سے بھاگ نکلا اور ا یک پڑوسی حکومت کی امداد سے پھر تخت ِایران پر قابض ہو <mark>گیا،اسے اپنی غلطی</mark> کااحساس ہو چکا تھالہٰ ذااس نے بیہ اعلان کیا کہ اگر چہ وہ نظری طور پر مز د<mark>ک سے</mark> متفق ہے لیکن باد شاہ ہونے کے باعث اس کی تجویز کو عملی حامہ پہنانے سے اس لئے قاصر ہے کہ اس سے سلطنت کے استحکام کوصد مہ بینچنے کا اخمال ہے اس طرح ملک میں جو بدامنی پھیل گئی تھی دور ہو گئی۔۔

قباد کے چار بیٹوں میں سے تین مز دک کی اشتر اکیت کے خلاف تھے، خصوصاً خسر و (جو نوشیر وال عادل کے نام سے مشہور ہے) کہاجا تاہے کہ مز دک نے قباد سے خسر وکی مال کو طلب کیا تھااور خسر ونے بڑی مشکل سے اپنی مال کو ذلت سے بچایا تھا۔ اس لئے جب وہ تخت نشین ہواتو اس نے احماء میں مز دک کو مع اس کے ایک لاکھ تابعین کے قبل کرادیا۔

# یهودی مذہب

# مخضر تاريخ

دوسری سامی اقوام کی طرح عبر انی قوم کاوطن بھی عرب تھا تقریباً • 20 اق م سے یہ لوگ کنعان میں آباد ہونا شروع ہوئے اور مختلف او قات میں مختلف اطراف سے قبیلوں کی صورت میں آکر • ۲۰ اق م تک وہ کنعان و فلسطین میں پوری طرح آباد ہو گئے۔

یہودی روایت میہ ہے کہ انہیں حضرت ابراہیم ، کلدانیوں کے پایئہ حکومت اُرسے نکال کر لائے تھے پہلے وہ فلسطین میں تھہرے پھر مصر چلے گئے جہاں انہیں غلام بنالیا گیا۔ آخر کار حضرت موسیٰ نے انہیں اس غلامی سے نجات دلوائی اور موسیٰ ویشوع کی سر کردگی میں تقریباً \*\*\*اق م میں وہ مصر چھوڑ کر کنعان آگئے۔

عبرانی قوم سے تُقریباً • • • اسال پہلے کن<mark>عان میں ایک</mark> دوسری سامی النسل قوم آباد تھی جبرانی قوم آباد تھی جسے کنعانی کہتے ہیں۔ یہ عبرانیوں سے کہیں زیادہ متمدن تھے۔ ان کا اپنا مذہب تھا، اپنی حکومت تھی اور یروشلم ان کا دارا کیومت تھا عبرانی بہت جلد کنعانیوں میں گھل مل گئے اور ان کی تہذیب سے اس قدر متاثر ہوئے کہ دونوں میں فرق کرنامشکل ہو گیا۔

فلسطین میں ایک دوسری قوم بھی آباد تھی جو فلسطینی کہلاتی تھی خیال کیا جاتا ہے کہ بیہ لوگ کریٹ سے بھرت کر کے آئے تھے فلسطینی فتوحات نے یہودیوں کو متحد کر دیااور ۱۰۰۰ق م انہوں نے حضرت صالح کو اپناباد شاہ منتخب کرلیاان کے دوسرے باد شاہ داؤد نے پروشلم کو کنعانیوں سے چھین لیاجواس دن سے آج تک فلسطین کا دارالسلطنت ہے۔

حضرت سلیمان نے جو داؤد کے بیٹے تھے یروشلم کا ہیکل بنوایا اور اس کی تعمیر کو پوراکر نے کے لئے بھاری ٹیکس لگائے۔ اس کا نتیجہ یہ ہواسلیمان کے بیٹے ریہو بوم (۱۹۳۰قم) کے زمانہ میں دس شالی قبیلوں نے اپنی ایک علیحدہ ریاست قائم کرلی جو حکومتِ اسرائیل کے نام سے مشہور ہوئی ان کا دارا لحکومت ساریہ تھا، دو جنو بی قبیلوں نے یہودا کی ریاست بنائی جس کا دارا لحکومت یروشلم بر قرار رہا۔

ا۔ یہودی کے معلٰ بیں یہودا کا باشندہ، بیہ نام پوری قوم کیلئے اسرائیل کی حکومت ختم ہونے کے بعد سے قابل استعمال ہےاس سے پہلے عبر انی کانام موزوں ہے۔ ۰۸۵ق م میں فرعونِ مصر شیثاک نے ہیکل سلیمانی کولوٹااور ۷۲۲ق م میں اسرائیل کی زرخیزی اور دولت کی فراوانی نے آشوری حکمر ال سادر گون کو حمله کرنے پر اکسایاوہ اس کے کل باشندوں کو قیدی بناکر لے گیااور پھر بیہ بنہ چلا کہ اسرائیل کے دس قبیلے کہاں گئے۔وہ اور ان کی حکومت صفحۂ تاریخ سے ہمیشہ کے لئے غائب ہوگئی۔

اسرائیل کے بعد یہودا کی باری آئی ۵۸۷ق م کلدانی حکمر ال بخت نصر نے حملہ کیااور یروشلم کومسمار کر کے وہاں کے باشدوں کو قیدی بناکر بابل لے گیا۔ ۵۳۹ق م ایرانی بادشاہ سائرس (Cyrus) نے بابل پر قبضہ کر کے کلدانی حکومت کا خاتمہ کر دیااور یہودیوں کو واپس جانے کی اجازت دے دی۔ اس کے بعد سے یہ قوم مجھی تو ایرانیوں کی ماتحت رہی اور مجھی یونانیوں کی حتی کہ ۲۰ء میں یروشلم کو رومی حکمر ال شیش (Titus) نے مسمار کرکے یہودی ریاست کا خاتمہ کر دیا تب سے یہودیوں کو ابھرنے کامو قع نہ ملا بہر حال وہ زندہ ہیں اور اپنے مذہب یر قائم ہیں۔

یہودیوں کے مذہب کے بارے میں ہمارے علم کا خاص ذریعہ بائبل ہے جس کے دوجھے ہیں، عہد نامہ قدیم اور عہد نامہ جدید۔ آخری حصہ حطرت عیسی سے متعلق ہے اس لئے عیسائیوں کے نزدیک پہلے حصہ سے زیادہ اہم ہے جو یہودیوں کی تاریخ اور مذہب سے تعلق رکھتا ہے۔

یہودی مذہب کی تاریخ کو آسانی کے لئے دوزمانوں میں تقتیم کیا جاسکتا ہے پہلا دور حضرت موسیٰ کے زمانے ( ۱۳۰۰ق م) سے لے کر ایلیا نبی (۸۵۸ق م) تک ہے اور دوسر ااس کے بعد سے حضرت عیسی کے زمانہ تک۔

خالص توحید کا تصور پیدا ہونے سے پہلے یہودی کثرت پرست تھے اور یہ حالت حزقیاہ کے زمانہ تک بر قرار رہی۔ چٹھی صدی عیسوی میں یر میاہ پنغ برنے کہا کہ" اے یہوداجتنے تیرے شہر اسنے ہی تیرے مشہر اسنے ہی تیرے مشہر اسنے ہی تیرے معبود ہیں۔

## حنانداني معبود

بزرگوں کے چھوٹے یابڑے مجسے ہرگھر میں موجو درہتے جنہیں ترافیم کہتے تھے بسااو قات یہ قد آدم بڑے ہوتے ایساایک بت حضرت داؤد کی بیوی، بنتِ حضرت صالح، میکل کے پاس تھا (اسمو ئیل ۱۹:۱۳) ان بتوں کا تعلق آباء پرستی سے تھااس کی تائید پیدائش کے باب اسسے ہوتی ہے۔ جب یعقوب، لابن کے بہاں سے بھاگے تو ان کی بیوی راحیل نے اپنے باپ کے بتوں کو چر الیا۔ لابن نے این کا تعاقب کیا اور جالیا وہ یعقوب سے ناراض ہو کر پوچھتا ہے کہ " کس واسطے کسید . Realistic Approach.org

تومیرے معبودوں کو چرالیا ہے؟"۔ میکاہ نامی ایک شخص کے بارے میں ہم پڑھتے ہیں کہ اس نے اپنے ترافیم کے بت بنوائے اور اپنے بیٹوں میں سے ایک کو خاندانی کا ہن مقرر کیا۔ (قاضیون باب ۱۷) ہوسیج نے انہیں کا ٹھ کے پہلے کہاہے (باب ۴ آیت ۱۲) اور زکریانے انہیں ایسے بت کہاہے جولوگوں سے جھوٹ بولتے ہیں (زکریاہ باب ۱ آیت ۲)

بائبل کے بیانات سے ظاہر ہوتا ہے کہ ترافیم ہر گھر میں بڑی احترام وعزت کے ساتھ رکھے جاتے تھے۔ مخصوص موقعوں پر انہیں قربانیاں دی جاتی تھیں اور ہر مشکل یا تذبذب کی حالت میں ان سے گھر کے پروہت کے ذریعہ مشورہ کیا جاتا تھا(حزتی ایل باب ۲۱ آیت ۲۱، ہوسیج باب ۲۳ آیت ۱۲، ہوسیج باب ۲۳ آیت ۱۴) اگر ہم کل اشارات کو یکجا کر کے ترافیم کا مقابلہ دو سرے ندا ہب کے گھریلودیو تاؤں سے کریں توصاف ظاہر ہوجائے گا کہ ان کا تعلق آباء پرستی (Ancestor Worship) سے تھا۔

ایک دوسرے قشم کے بت بھی یہودیوں میں پائے جاتے تھے جنہ<mark>یں افود کہتے تھے۔</mark> ہم نہیں کہہ سکتے ہیں کہ بی<sub>ہ</sub> کس قشم کے بت تھے۔ بہر حال ان سے مشورہ کیا ج<mark>اتا تھ</mark>ا(اسوئیل باب۳۰

آیات ۷-۸)

غير ملكى معبود

ان میں بعل اور مولک خ<mark>اص تھے۔ اہلِ کنعان میں ان کی پرستش فنیقی</mark>وں سے آئی اور جب کنعانیوں کو بنی اسر ائیل سے شکست دی ا<mark>ور ان کے ملک پر قابض ہو گئے تو ان معبودوں کی</mark> بھی پرستش کرنے لگے۔

بعل، فنیقیوں کا معبود اور زرخیزی و بارآوری کا دیوتا تھا اس لفظ کے معنی "آ قا" یا "مغدوم" کے ہیں۔ ہر جگہ کے الگ الگ بعل تھے۔ مثلاً شہر صور کا بعل میلکارت تھا۔ عستاریت بائبلس کی بعلت تھی۔ایک لبنان کا بعل تھاایک کوہ حرمون کا (قاضیوں ۳-۳) ایک کوہ فعور کا (گنتی ۳-۲۵) وغیرہ بعض مقامات نے بعلم (جمع بعل) کے ناموں کو محفوظ رکھا ہے جیسے بعل تمریعنی "کھجوروں کا آقا" (قاضیون ۳۳:۰۲) بعل بریت (قاضیوں ۸:۳۳) بعل معون (حزقی ایل ۲۵:۹) بعل صفون (خروج ۲:۱۳) وغیرہ وغیرہ۔

مولک، اکادوالوں کا آگ کا دیو تا تھا جو آشوری قوم میں کسی قدر انومیں جذب ہو گیااور کسی قد آدر میں \_ بعد میں اس کی پرستش کو فنیقیوں، مو آبیوں، بنی عمون اور ان کی قرابت دار دیگر اقوام نے اختیار کرلیاسی سلسلے میں مولک پرستی یہودیوں میں آئی۔

عبرانی میں مولک کے معنی "بادشاہ" ہیں (عربی مَلِک) اس سے خیال پیدا ہوتا ہے کہ شروع میں یہ کسی خاص معبود کانام نہ تھا بلکہ لقب تھا۔ بہر حال اس کاسر بیل اور جسم انسان کا بنایا جاتا تھا۔ عہد نامہ قدیم میں یہودیوں کو جابجا منع کیا گیا ہے کہ وہ اپنے بچوں کو مولک کے لئے آگ میں نہ گزاریں (احبار ۱۸:۲۱، ۴،۳۲، سرمیاہ ۳۲:۳۵، سرماہ سلاطین ک:۱۱، سلاطین ۱۳:۰۰ سلاطین ابتد میں یہ خوفناک دیو تایہووا میں جذب ہو گیا اور اسے بھی انسانی قربانیاں پیش کی جانے لگیں۔ مشحب رستی

یہودیوں کی قربان گاہ کے نزدیک ایک بنی یا مخروطی چوب نصب ہوتی تھی جے اشیر ا (
یہودیوں کی قربان گاہ کے نزدیک ایک بنی یا مخروطی چوب نصب ہوتی تھی جے اشیر ا (
Ashera ) کہتے تھے اس کی پرستش یہودیوں میں فنیقیوں ہے آئی۔استناء میں ارشاد ہو تا ہے
کہ "تو یہودا کی قربان گاہ کے نزدیک کسی فتیم کی لکڑی کا اشیر انہ لگائیونہ اپنے لئے کسی فتیم کی
مورت بنائیو کہ اس سے خداوند تیر انفرت رکھتا ہے " (استناء باب ۱۱، آیت ۱۲) حزقیاہ کے
بارے میں ارشاد ہو تا ہے کہ "اس نے اونچے مکانوں کوڑھادیا اور ستونوں کو توڑاور اشیر اکوکاٹ
ڈالا" (سلاطین باب ۱۸، آیت ۲) اشیر اکا ترجمہ " سنج باغ" کیاجا تا ہے جو غلط ہے اشیر ادراصل
کلڑی کا ایک مخروطی کھمباہوا کرتا تھا جو شجر مقدس کی مرموز علامت تھا۔

## حیوا**ن پرستی** بنیاسرائیل بعض جانوروں کو بھی <u>پو جتہ تھے</u> جن میں بیل اور سانپ خاص تھے۔

(۱) بیل \_ دان اور بیت ایل میں ایک نوجوان بیل دیو تا کی طرح یوجاجاتا تھا۔

خروج میں اسرائیلیوں کا ایک "سنہرا بچھڑا" بناکر پوجنے کا ذکر ہے۔ ۸ ویں صدی کے پیغیمروں کی تحریروں سے ظاہر ہو تاہے کہ بیل پوجنے والے یہ سجھتے تھے کہ وہ یہوواہ کی پرستش کررہے ہیں۔ چنانچہ (Kuenen) نے یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ "بچھڑے کی پرستش دراصل یہواہ کی پرستش تھی" بر خلاف اس کے (Grant Allen) کا کہنا ہے کہ جس دیو تاکی شکل میں پوجاکی جاتی تھی۔ وہ یہوواہ سے الگ تھا اور بعد ازاں یہوواہ میں ضم ہو گیا۔ بیل قدرت کی تخلیق قوتوں کا حالی تھا اور یہوواہ زر خیزی و بارآ وربی کا دیو تا تھالہذا دونوں کا تعلق استوار ہو جانا یقینی تھا۔ یروشلم مظہر تھا اور یہوواہ زر خیزی و بارآ وربی کا دیو تا تھالہذا دونوں کا تعلق استوار ہو جانا یقینی تھا۔ یروشلم کے بیکل میں بھی بیل کے مجسے داخل کر لئے گئے "بیتل کا بحر" بارہ بیل کے پتوں پر قائم تھا۔ علاوہ ازیں قربان گاہ میں چارسینگ نصب تھے۔

۲ – قدیم زمانہ میں تیل کی پرستش نہایت عام تھی، کریٹ میں تیل پوجاجاتا تھاعلاوہ ازیں اس سے پہلے مصر میں پوجاجاتا تھااور ملبوس تیل ( آن یاہیلو پولس میں) پوج جاتے تھے مینوس کوراکااو تار اور آپس کوپہلے پتار کا اور بعد میں اوسیر بیز کا او تار بنالیا۔

(۲) سانپ۔ایک دوسر احیوانی معبود جس کی یہودیوں نے پرستش کی "پیتل کاسانپ" تھا گنتی باب ۲۱ میں حضرت موسی کو اس کاموجد بتایا گیاہے۔ اس سانپ کی پوجاحز قیاہ کے زمانہ تک جاری رہی حتی کہ "اس نے پیتل کے سانپ کو جو موسیٰ نے بنایا تھا توڑ کے چکنا چور کیا کیونکہ بنی اسرائیل ان دنوں تک اس کے آگے خوشبو جلاتے تھے" (۲ سلاطین باب ۱۸ آیت ۲) حزقیاہ کے زمانہ تک یہوواہ کی پرستش میں کافی "وحدانیت" پیداہو گئی تھی لہذا اس بت کا توڑنا ضروری معلوم ہوا۔ غالباً یہ بتانے کی ضرورت نہیں کہ سانپ کو اہل مصر بہت مقدس مانتے تھے اس لئے معمر سے آئی۔

قومی معبود بائبل میں خدا<sup>"</sup>کے لئے دونام استعال کئے گئے ہیں ایک تواَلُو ہم اور دوسرے یہوواہ۔

با بن کی حدا ہے ہے دونام استعمال سے ہے ہیں ایک تواد ہم اور دو سرے یہوواہ۔
الوہم۔ عہد نامہ قدیم کے انگریزی ایڈیشنوں میں اس کا ترجمہ خدا کیا گیاہے لیکن اس کے معنی شروع میں سے "وہ جسسے ڈراجائے" اور یہ نام ان غیر مرکی قوتوں کے لئے استعمال کیاجا تا تھا جو انسان کے دل میں خوف پیدا کرتی ہیں مثلاً اسموئیل باب ۲۸ آیت ۱۳ میں ہم پڑھتے ہیں کہ عین دور کی جادوگر نی نے "معبودوں الوہم کو دیکھا کہ زمین سے اوپر کوچڑھتے ہیں" یہاں الوہم عین دور کی جادوگر نے بین "یہاں الوہم کو دیکھا کہ زمین سے اوپر کوچڑھتے ہیں" یہاں الوہم کوش میں دور کی جادوگر نے استعمال کیا جاتا تھا کہ وشن ، واگن ، ابعل اور یہوواہ سب کوہی الوہم کہتے تھے۔

جب بنی اسرائیل نے دو <mark>سرے قبیلوں پر فتح پائی توان کاقبیلائی معبود م</mark>فتوح قبیلوں کا سر دار (خداوندِ خدا) ہو گیااور یہو دی پیغیبریہوواہ کو دو سرے قبیلوں کے الوہم سے بڑاماننے لگے۔

ومر عدا) ہو جا اور بیادر اللہ اور ایس میں ہورہ میں ہے۔ میہوواہ۔ دراصل یہوواہ ہی بنی اسر ائیل کا خاص معبود تھا کیکن یہووا کے پہلے یہودیک دا کو

ال شدوائی کہتے تھے جس کے معنی ہیں ''میر اعفریت ''(My Demon) اور اس سے ظاہر ہو تا ہے کہ وہ نہایت ہی خوفناک قسم کا دیو تا تھا اور یہ بالکل ممکن ہے کہ اس کی بعض خصوصیات یہوواہ میں ضم ہوگئی ہوں۔ خیال کیا جا تا ہے کہ حضرت موسیٰ کے زمانہ سے خدا کو بجائے ال شدوائی

کے یہوواہ کہنے لگے۔

یہوواہ کے معنی میں اختلاف ہے۔ایک معنی ہیں: وہ جو" نفسانی محبت کو ہیجان میں لا تاہے"

س− اس کی بناپر عالموں نے میہ پیتہ چلایا کہ موجو دہ با ئبل کا ماخذ د و جد احد اختے ہیں، جس نسخے میں خدا کو یہوواہ کیا گیاہے وہ (-Jeho) Vistic) کہلا تاہے اور جس میں الوہم کہا گیاہے وہ (Elohistic) کہلا تاہے، بعد میں ان دونسخوں کو ایک ساتھ ملا کر مرتب کیا گیا اور اس طرح بائبل میں جابجاتھا دید اہو گیا

اور بیہ معنی ان عالموں کی موافقت میں ہیں جن کے مطابق یہوواہ پہلے زر خیزی و بارآ وری کا دیوتا تھا۔ بر خلاف اس کے ڈاکٹر اسپائیگل (Dr. Spiegel) کا خیال ہے کہ لفظ یہوواہ کے وہی معنی ہیں جو آمورا کے ہیں۔ ان دونوں کا مادہ لفظ آہ (سنسکرت "اس") ہے جس کے معنی " ہونے " کے ہیں۔ اس لئے آمورا اور یہوواہ دونوں کے معنی ہیں "وہ جو ہے " چنانچہ خدا نے موسیٰ سے کہا ۔ "میں وہ ہوں جو میں ہوں " اور اس کے کہا کہ "تو بنی اسرائیل سے یوں کہیو کہ وہ جو ہے اس نے مجملے تمہارے یاس بھیجا ہے " (خروج باب سم آیت ۱۲)

خداکا یمی نام زند آویستامیں پایاجا تاہے۔ ہور مز دیاشت میں آ ہورامژ دانے اپنے بیس نام گنائے ہیں ان میں سے پہلا ہے اہمی (سنسکرت اسمی) "میں ہو<mark>ں"آ خری ہے" اہمی ید اہمی"</mark> (سنسکرت اسمی ید اسمی) میں وہ ہوں جو میں ہوں، گویاس نظریئے کے مطابق لفظ یہوواہ فارسی

الاصل ہے اور غالباً بابل میں بہ زمانہ اسیر ی یہودی خداکے اس نام سے وا<mark>قف ہوئے۔</mark> یہوواہ یہودیوں کا خاص معبود تھا اور دیگر اقوام کے معبودوں کی طر<mark>ح انسانی</mark> صورت اور

یہوواہ یہودیوں کا خاص معبود تھا اور دیگر افوام کے معبودوں کی طرح انسانی صورت اور انسانی صفات کا حامل تھا چنانچہ عہد نامہ قدیم می<mark>ں یہوواہ کا باغ عدن میں آدم کے ساتھ چلنے</mark> اور بات کرنے کا ذکرہے" اور انہوں نے خداوند کی آواز سنی جو ٹھنڈے وقت باغ میں پھر تا تھا اور آدم اور اس کی بیوی نے آپ کو خداوند خدا کے سامنے سے باغ کے در ختوں میں چھپایا" (پیدائش باب۳۔ آیت ۸)

انسانی صورت ، انسانی صفا<mark>ت اور انسانی شخصیت کا حامل بہی بیہوواہ ،</mark> عیسائی توحید پرستوں کا بھی خداہے ، اب ہم بیر د کھانا چاہتے ہیں کہ شر وع میں یہوواہ کیا تھا اور اس کے تنخیل میں کیا کیا تبدیلیاں ہوئی ہیں۔

گرانٹ ایلن کی رائے میں یہوواہ پہلے زر خیزی وبارآوری کا دیو تا تھا انہوں نے اپنے دعوے کی تائید میں بائبل کی متعدد آیات پیش کی ہیں، مثلاً:۔یہ قومی دیو تاھاران میں ابر ہام کو نظر آیا اور کہا کہ وہ اسے ایک"بڑی قوم" بنائے گا (پیدائش باب ۲ آیت ۱۲) بعد میں ابر ہام نے یہوواہ سے اپنے بے اولاد ہونے کا شکوہ کیا (باب ۱۵ آیت ۲)" تب یہوواہ اس کو باہر لے گیا اور کہا اب تو آسانوں کی طرف نگاہ کر اور ستاروں کو گن اگر تو انہیں گن سکے تیری اولاد ایس ہی ہوگی" (باب ۱۵ آیت ۲) ان کے علاوہ بائبل میں اور بہت سی آیات پائی جاتی ہیں جن سے گرانٹ ایلن کی تصدلق ہوتی ہے۔

د نیاکے دوسرے حصول میں بھی اسی طرح کے بعض تولید وبارآ وری کے دیو تا پائے جاتے ہیں۔ یہ دیو تا عموماً یک سگی ستون کی صورت میں ہوتے ہیں۔

بائبل کے معتد دبیانات سے اس کی تائید ہوتی ہے مثلاً:

"اور یعقوب صبح سویرے اٹھااور اس پتھر کو جسے اس نے اپنا تکیہ کیا تھالے کر ستون کھڑ اکیااور اس کے سرے پر تیل ڈالا اور اس مقام کانام بیتِ ایل رکھا"

(پیدائش باب۲۸ آیات ۱۸–۱۸)

ہندوستان میں لنگ بو جا بھی اسی قبیل کی چیز ہے۔

گرانٹ ایلن کاخیال ہے کہ <mark>بچنے پتھر قدیم سامی قوم کے فیٹش تھے جن پرایک نہایت ہی</mark> قدیم رسم کے مطابق تیل لگایا جاتا تھا چھوب نے بھی ایک ایسے ہی پتھ<mark>ر کی</mark> پرستش کی تھی۔ ایسے پتھر وں کو بت اہل یعنی "خدا کا گھر" سمجھا جاتا تھا۔

ستون پرستی کی تائیر اس روایت سے بھی ہوتی ہے کہ جب بنی اس<mark>رائیل</mark> مصر سے روانہ ہوئے تو یہوواہ ان کے آگے دن کو ایک بادل ک<mark>ے ستون اور رات کو آگ کے ستون کی صورت</mark> میں رہنمائی کر تا تھا(خروج ہاں ۱۲)

ہندوستان میں اکثر مہادیوجی کی مورت<mark>یاں گول پتھروں کی صورت میں</mark> بعض مقد س درختوں (پیپل، برگدوغیرہ) کے نیچے رکھ<mark>ی رہتی ہیں۔ یہودیوں کے مقد</mark>س پتھر بھی بعض درختوں کے نیچے بائے جاتے تھے جن میں سے چند کانیچے ذکر کیاجاتاہے۔

سکم کے نزدیک شاہ بلوط کا ایک در خت تھا جے "پیغیبر وں کا بلوط" یا "گاہنوں کا بلوط" کہتے ہے اس کے پاس ایک پھر تھا جے کبھی حضرت ابراہیم کی قربان گاہ بتایا گیا ہے اور کبھی حضرت ابراہیم کی قربان گاہ بتایا گیا ہے اور کبھی حضرت لیقوب کی اور کبھی یشوع کی یاد گار کہا ہے۔ دیگر آیات سے معلوم ہو تا ہے کہ لوگ اس پر اکثر قربانیاں چڑھاتے تھے اور اس سے مشورہ بھی کیا جاتا تھا (پیدائش ۱۲:۲، ۳۵:۴، ۳۵:۲ یشوع ۲۲:۲۲) تاضون ۲:۹)

اردن کے نزدیک "ممرے کا بلوط" تھا جس کے نیچے ایک مقدس پھر تھا اسے حضرت ابراہیم کی قربان گاہ بتایا جاتا تھا (پیدائش ۱۳:۱۸ ۱۳:۱۸) اس پر حضرت داؤد کے زمانہ میں بھی قربانیال کی جاتی تھیں۔

سر سیع میں ایک تیسر ادر خت تھا جے حضرت ابراہیم نے لگایا تھا (پیدائش ۲۱:۲۳) اس

کے نیچے ایک قربان گاہ یا پھر تھاجو اسطی سے منسوب تھا۔

بیت ایل کے مقدس پھر کے علاوہ حضرت یعقوب نے کئی اور پھر بھی نصب کئے تھے۔ ایک جگہ درج ہے کہ "یعقوب نے ایک پھر لے کر ستون کھڑ اکیا اور یعقوب نے اپنے بھائیوں سے کہا کہ پھر جمع کرو، انہوں نے پھر جمع کر کے ایک تو دہ بنالیا اور انہوں نے وہاں اس تو دہ پر کھانا کھایا" (پیدائش باب اسر آیات ۲۹-۴۰) سنگ پرستی کی ایسی بہت سی مثالیس قدیم عبر انی صحائف میں موجود ہیں۔

اسی سلسلہ میں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایسے مقدس پتھر جب شرقِااردن میں پائے جاتے ہیں تو فلسطین میں کیوں نہیں پائے جاتے ؟ اس باب میں کونڈر کا خیال ہے کہ جب حزقیاہ اوریشوع کے زمانے میں خالص یہوواہ پرستی شروع ہوئی تو یہوواہ کے پرستاروں نے "بت پرستی " کے تمام نشانات کومٹادیا۔

## خداوند كاصندوق

یہوواہ شروع میں محض ایک لنگ تھاجو ایک صندوق میں محفوظ رکھا جاتا تھا۔ بعد میں اس پر پر دہ ڈالنے کی کوشش کی گئی اور "یہوواہ کے صندوق" کو "یہوواہ کے عہد کا صندوق" کہا جانے لگا اگر چہ بائبل میں یہ بتایا گیا ہے کہ "صندوق میں کچھ نہ تھاسوائے پتھر کی ان لوحوں کے جنہیں موسیٰ نے بمقام حورب اس میں رکھا تھا جب کہ خداوند نے بنی اسرائیل سے ان کے سرزمین مصرسے نکلتے وقت عہد باندھا تھا" (تواریخ بب ۸ آیت ۹) لیکن گرانٹ ایلن کا خیال ہے کہ یہ پتھر دراصل لنگ تھا جس پر بعض نقوش ہے تھے اور اس سے یہ نتیجہ نکالا گیا کہ وہ ایک کتبہ ہے۔ قاضیون ، اسموئیل اور سلاطین میں پائی جاتے والی روایت سے ظاہر ہے کہ اس وقت یہ سمجھا جاتا تھا کہ یہوواہ کو صندوق میں رہتا ہے جسے وہ سفر و حضر میں ساتھ لئے پھرتے تھے اور اس کے سامنے ناچے گانے کا مصداق تھا۔

اس صندوق کو جنگ کے وقت لشکر کے سامنے لے جاتے تھے مثلاً ابن غرر میں فلسطینیوں سے جو بڑی جنگ ہوئی اس میں یہوواہ کا صندوق اٹھا کرلے جایا گیا (اسموئیل باب ۴) اور جب انہوں نے اس صندوق پر قبضہ کرلیا توان کا معبود (جون دواگن) اس کے سامنے منہ کے بل گر پڑا اور وہ خود بواسیر میں مبتلا ہو گئے (اسموئیل باب ۵) جب فلسطینیوں نے وہ مقد س صندوق پڑا اور وہ خود بواسیر میں مبتلا ہو گئے (اسموئیل باب ۵) جب فلسطینیوں نے وہ مقد س صندوق واپس کر دیا تووہ پچھ عرصہ تک قریت یعریم میں رہا اور جب داؤد نے پروشلم کو فتح کیا توصندوق کو سسلید سلید کی سامندوق کو سلید کی سلید کردیا تو می کو تا کا معبود کی سلید کی سلید کی سلید کی سلید کی سلید کی سلید کردیا تو کو کی سلید کی کی سلید کر سلید کی سلید کرنے کی سلید کی کی سلید کی کرنے کی سلید کی کرد کی سلید کی

ایک نئی گاڑی پر لادا گیا اور داؤد خداوند کے آگے اپنے سارے بل سے ناچتے ناچتے چلا گیا (اسموئیل ماب۲ آیت۱۲)

## انسانی قربانیاں

"سموئیل نے اجاج کو خداوند کے آگے گلڑے گلڑے گلڑے کیا" (اسوئی بابدا۔ آیت ۲۳)
افقاح نے اپنی اکلوتی لڑی کو جو کنواری بھی تھی یہوواہ کے حضور میں قربان کیا
کیونکہ اس نے منت مانی تھی کہ "میں بنی عمون کی طرف سے سلامتی کے ساتھ
پھروں گا توجو کوئی میرے گھر کے دروازے سے پہلے میرے استقبال کو نکلے گا
وہ خداوند کاہو گا اور میں اس کی سوختنی قربانی گزرانوں گا" (تاشیون باب الآیت ۲۱)
جب ابر اہام نے اپنے بیٹے کو چھری سے ذرئے کرناچاہاتو یہوواہ نے اسے روک دیا
کیونکہ وہ ان کی نسل کو آسمان کے ساروں اور دریا کی ریت کی مانند بڑھاناچاہتا تھا
(یدائش باسے کا تیت اے ۱

داؤد نے یہوواہ کے غصہ کو ٹھنڈ اکرنے کے لئے ساؤ<mark>ل (صالح) کے دو</mark>بیٹوں اوریانچ نواسوں کی قربانیاں کیں (اسوئیل بابا ۲ آیے 9)

### ختن

گرانٹ ایلن کا خیال ہے کہ انسانی قربانیوں کی جگہ بعد میں ختنہ کی رسم نے لے لی۔ بائبل میں اسے حضرت ابراہیم سے منسوب کیا گیا ہے۔ ارشاد ہو تا ہے: " میہ میر اعہد ہے جومیر سے اور تمہارے اور تیرے بعد تیر می نسل کے در میان ہے اسے تم یادر کھوتم میں سے ہر ایک فرزند نرینہ کاختنہ کیا جائے"

(پیدائش باب ۱۵ آیات ۱۰–۱۴)

### سورج ديوتا

یہوواہ کے تصور میں بعد کو متعدد تبدیلیاں ہوئیں چنانچہ ایک زمانہ ایسا بھی آیاجب سورج دیو تایہوواہ میں ضم ہو گیا۔ مثلاً بائبل میں یہوواہ کی سواری کا ذکر اس طرح کیا گیاہے کہ وہ ایک رتھ میں چلتا تھاجس میں کروبی جتے ہوتے تھے (زبور باب ۱۸۔ آیت ۱۰) حزتی ایل باب ا آیت

۲۰) اس ساوی رتھ میں سفر کرتے وقت یہوواہ کر وبیوں کے تھلے ہوئے پر وں کے سامہ میں رہتا تھا۔ اس وقت ان کے پروں سے حلتے ہوئے انگاروں اور چراغوں کی طرح روشنی تھیلتی تھی۔

حرکت کرتے وقت رتھ سے آگ اور بجل نکلتی تھی۔ (حزتی ایل باب ا آیات ۱۳–۱۳)

کرونی ایک خرافیاتی حیوان تھا۔ بائبل سے پتہ چلتا ہے کہ وہ پہلے ایک الگ معبود تھا جس کا شیر وں اور بیلوں سے کچھ تعلق تھا(سلاطین ۱، باب ۷ آیت ۲۹) بعد میں ان دو جانوروں میں عقاب اور انسان کا اضافہ کر کے ایک چار حیوانوں سے مُرتّب مَرتَب تیار ہوالیکن یہ ایک عجیب ا تفاق ہے کہ یہ چاروں حیوان مختلف ممالک میں آفتاب کی علامت تھے۔ یہوواہ کے گر د شعاعوں

کا ہالہ اس بات کو ظاہر کر تاہے کہ <mark>کرونی کاسوار خود سورج دیو تاتھا۔</mark> اسی سلسلے میں یہ جانناد کچیسی سے خالی نہ ہو گا کہ مصر میں مخر وطی <mark>مینار (</mark>Obelisk) کو پہلے لنگ

لینی تخلیقی قوت کامظیم مانا جاتا تھابعد میں اسے شعاع آفتاب کی علامت<mark> مانا گیا۔</mark> اسی طرح یہوواہ میں جو پہلے محض پتھر کالنگ تھا، آفتابی خصوصیات پیداہو گئیں۔

یہودی مذہب میں اکادی قوم یا کلدانیہ وال<mark>ول کے اثر سے</mark> انجم پرستی ک<mark>ے ب</mark>ھی بعض عناصر شامل ہو گئے۔ جیسے کیوان (زحل) کی پرستش\_زحل کو منحوس خیال کیاجاتا<mark>ہے ا</mark>ور خیال کیاجاتا تھا کہ جو کام سنیچر کو شر وع ہو <mark>گاوہ پورانہ ہو گااس لئے یہودیوں نے سنیچر کوکسی ق</mark>سم کاکام کرناہی بند کر دیا۔ بعد میں یہی تخیل <mark>یہوواہ کی پر ستش میں</mark> داخل ہو <mark>گیا اور بتایا گیا کہ چو</mark> نکہ خدانے چھ دن

میں دنیابنائی اور ساتویں دن آرام کیااسی لئے ساتواں دن جسے سبت ہیں آرام کادن ہے۔

اس الجم پرستی کی پچھ اور بھی کڑیاں ہیں جیسے قمری مہینہ کاسات دن کے چار ہفتوں میں تقسیم کیا جانااور ہر دن کا ایک سیارے ہے تعلق ظاہر کرنا۔عموس کے مطابق کیوان کی پرستش بت کے طور پر کی جاتی تھی (عموس باب ۵ آیات ۲۷-۲۷)

بچل اور آگ کاخدا

اسی سلسلہ میں یہوواہ کا تعلق بجلی اور آگ سے بھی ہو گیاا یک ارضی ہے اور دوسر اسادی۔ جنگل کی آگ اور کوہِ آتش فشاں اس کے ارضی مظاہر تھے۔ آخر الذکرسے یہوواہ کا خاص تعلق نظر آتاہے۔خروج باب۱۹ کی آیتیں ملاحظہ ہوں:

" اور خداوندنے موسیٰ سے کہا کہ دیم میں اندھیری بدلی میں تجھ پاس آتاہوں تا کہ لوگ جب میں تجھ سے ہاتیں کروں ، سنیں اور ابد تک تیرے معتقد رہیں

اور موسیٰ نے لو گوں کی باتیں خداوندسے کہیں (آیت ۹)

اور یوں ہوا کہ تیسرے دن صبح کو بادل گرجے اور بجلیاں چمکیں اور پہاڑ پر کالی گٹاامڈی اور قرناکی آواز بہت بلند ہوئی، چنانچہ سارے لوگ ڈیروں میں کانپ گئے (آیت ۱۱)

اور سب کوہ سینا پر زیر و بالا دھواں تھا۔ کیونکہ خداوند شعلے میں ہوکے اس پر اتر ااور تنور کاسادھواں اس پرسے اٹھااور پہاڑ سر اسر ہل گیا(آیت ۱۸)

پھر ارشاد ہو تاہے:

"اور خداوند کا جلال بنی اسرائیل کی نظر میں پہاڑ کی چ<mark>وٹی پر دھک</mark>تی آگ کی مانند د کھائی دیتاتھا" (خروج باب۲۴ تیت ۱۷)

اسی طرح یہوواہ کا جلال مجھی تو "آگ کے شعلے " میں ایک جھاڑی پر ظاہر ہو تا ہے ( خروج باب ۳ آیت ۲) اور مجھی وہ رات کو بنی اسر ائیل کے سامنے آگ کے ستون کی صورت میں جلتاہے تا کہ رہنمائی کرے (خروج باب ۱۳، آیت ۲۲)

## توحب كاارتتاء

ہر مذہب میں یہ خاص بات پائی جاتی ہے کہ تمام دیوی دیو تاؤں میں ایک کامر تبہ زیادہ بلند ہو تاہے مثلاً یونانیوں میں زیوس (Zeus) رومیوں میں جو پیڑ (Jupiter) اسی طرح بنی اسرائیل میں ایک زمانہ سے یہوواہ اور مختلف مقامات کے بعیلم میں تفوق کے لئے جنگ جاری تھی یہاں تک کہ بالآخر یہوواہ ہی بنی اسرائیل کا واحد معبود بن گیا۔وہ یہودیوں کا مخصوص خدا تھا اور وہ اس

کی منتخب قوم تھے۔ اگر ہم فلسطین میں یہودیوں کی حالت پر غور کریں تو معلوم ہو گا کہ ابتدائی صدیوں میں وہ اپنے چاروں طرف تھیلے ہوئے دشمنوں سے جنگ کررہے تھے، لیکن کامیابی کی اسی وقت توقع کرسکتے تھے جب ان کی تعداد تیزی سے بڑھتی رہے اور باہمی اختلافات دور ہو جائیں چو کہ "ماں بننا" عبرانی عورت کی سب سے بڑی آبرو تھی، اس لئے یہ فطری بات تھی کہ تولید کا خدامقامی معبودوں میں سب سے زیادہ اہم سمجھا جائے اور یہ یہوواہ تھا۔ جس کی پرستش رفتہ رفتہ توحید کی طرف ماکل ہوئی، چنانچہ بعد کو وہ ایک " غیور خدا" مانا جانے لگا جو اپنے ساتھ کسی دو سرے کی عمادت کورواندر کھ سکتا تھا۔

اس طرح تدریجی طور پریہوواہ کی پرستش میں گہر ائی پیداہونے لگی لیکن باوجود اس کے دوسرے معبود بھی موجود تھے اور اس طرح پرستار انِ یہوواہ اور پرستارانِ بعلیم کے درمیان اندور نی جنگ شروع ہوگئ جس پر پرستارانِ یہوواہ کو کامیابی حاصل ہوئی اور دوسرے معبودوں کو محض ہے حان بت سمجھا حانے لگا۔

اس کے بعد خالص توحید پرستی پیدا کرنے کے لئے جس چیز کی ضرورت تھی وہ قومی جوش و خروش تھاجو بیر ونی حملوں سے پیدا ہوا۔ سب سے پہلے آشور یوں نے حملہ کیا اور پھر بابل والوں نے اور اس طرح یہودی عرصہ تک مصروعراق کے زیر انزر ہے۔ ٹھیک اسی زمانہ میں پنجمبروں کا عہد شروع ہوا جنہوں نے لوگوں کو یقین دلایا کہ اگر وہ مصر کی امد د کا خیال جھوڑ دیں اور آشور سے

سے معاہدہ نہ کریں بلکہ صرف یہوواہ پر بھر وسہ کریں تو یہوواہ آشوریا کی طاقت توڑ دے گا۔

اسی کے ساتھ پنجمبر وں نے نہ بہی اصلاح شر وع کر دی۔ یہوواہ کے متعصب لوگوں کو یقین دلادیا کہ خالص یہوواہ پر ستی ہی اسر ائیل کے ہر مرض کی دوا ہے یشوع نے "بت پر ستی " کے انہدام پر کمر باندھ کی اور در بانوں کو حکم دیا کہ سارے بر تن جو بعل اور ایسرت کے لئے بنائے گئے تھے بیکل سے باہر نکال کر جلا دئے جائیں (۲سلاطین باب ۲۳ آیت ۴) اس نے پروشلم کے گرد و پیش کے دیگر معبدوں کو بند کر ادیا اور ان کے بت پرست کا ہنوں کو مو قوف کر دیا (الیسرت کو نگلوا کر جلا دیا۔ آیت ۲) اس نے ان گھوڑوں کو جو یہوواہ کے بادشاہوں نے سورج کی نذر کئے تھے نکالا اور "سورج کے رتھوں کو ان گھوڑوں کو جو یہوواہ کے بادشاہوں نے سورج کی نذر کئے تھے نکالا اور "سورج کے رتھوں کو جلادیا" (آیت ۱۱) اور ان مندروں کو مسار کرنے کے بعد جو کموس، ملکوم اور عارات کے لئے سلیمان نے بنوائے تھے صرف یہوواہ کی واحد پر ستش کو بنی اسر ائیل کا عام مذہب بنادیا۔

لیکن یہ تمام اصلاحات وقتی تھیں کیونکہ مذہبی عصبیت یہودیوں کے ملک کو اپنے طاقتور پڑوسیوں کے مظالم سے نہ بچاسکی۔یشوع کی اصلاحات کے بیس یا تیس سال کے اندر بابل والوں نے پروشلم پر تین بار قبضہ کہا یہوواہ کے مندر کومسار کیا گیا۔

اس کے بیش قیمت سامان کولوٹ لیا گیا اور خاص باشندوں کو قیدی بناکر بابل لے گئے اور اس کے بیش قیمت سامان کولوٹ لیا گیا اور خاص باشندوں کو قیدی بناکر بابل لے گئے اور اس اس سے بھین اس کے زمانہ میں یہودیوں میں پہلی مرتبہ خالص توحید پرستی کارواج ہوا اور انہیں سے بھین سہنا پڑیں اس لئے وہ اسپر ی میں پہلے سے زیادہ اس معبود کوماننے لگے جو ان کے قومی اتحاد اور قومی وجود کامظہر تھا۔ دو پشتوں میں پہلے سے زیادہ اس معبود کوماننے لگے جو ان کے قومی اتحاد اور قومی وجود کامظہر تھا۔ دو پشتوں میں پہلے سے زیادہ اس معبود کوماننے لگے جو ان کے قومی اتحاد اور قومی وجود کامظہر تھا۔ دو پشتوں میں پہلے سے زیادہ اس معبود کوماننے سے جو ان کے تومی استحاد اور قومی وجود کامظہر تھا۔ دو پشتوں

کے بعد وہ اپنے ملک کو واپس آئے۔ یہ راسخ عقیدہ لے کر کہ ان کی تمام ترخوشی کا انحصار اخلاقی صفائی پر ہے۔

# يهودى پيغمبر اور توحي

حضرت موسی کے زمانہ (۴۰۰ اق م) سے لے کر ایلیا نبی کے زمانہ (تقریباً ۴۵۰ ق م)

تک یہودی مذہب صحیح معنوں میں توحید نہ تھا۔ وہ موسیٰ کے خدا کی پرستش کرتے تھے لیکن
دوسرے دیو تاؤں کے منکر نہ تھے۔ چنانچہ سلیمان نے یہوواہ کے مندر کے علاوہ پروشلم میں نبی
عمون کے معبود مولخ اور مو آبیوں کے خیموش کے مندر بھی بنوائے۔ اہاب کے زمانہ میں جس
نے شالی ریاست پر ۲۷۸ق م سے ۱۸۵۳ق م تک حکومت کی۔ یہوواہ کی پرستش پر بعل پرستی
غالب آگئ جو صور کا معبود تھا جہاں سے ۱۹اب کی بیوی یذبیل آئی تھی۔

ایلیاء بڑے نبیوں کے پیشر و تھے۔ انہوں نے بعل پرستی کی مخالف<mark>ت کی ا</mark>وریہ تعلیم دی کہ یہوواہ ہی واحد خداہے اس کے معنی تھے کہ اس کے سوااور کوئی معبود نہیں <mark>ہے۔</mark>

ایلیاء کے زمانہ کے تقریباً سوسال بعد سے یہودی پیغیروں کا زمانہ شروع ہوتا ہے جن میں عموس (۲۷کت م) اور میکاہ (۲۷ک ۱۸۰۰ میں عموس (۲۷کت م) ہوسیع (۵۰کت م) سعیاہ (۴۰۵ میں عموس (۲۷کت م) اور میکاہ (۲۷ک میں تقریب کی جمعے ایلیاء اور السیع نے شروع کیا تھااور یہوواہ کو اسرائیل کا واحد خدابتا ہاتھا۔

## خدا کی عظمت اور انسان

یہوواہ شروع میں محض یہودیوں کا قبائی معبود تھا جسے یہودی پیغیر نے ساری دنیا کا خدا بنادیا۔یسعیاہ نبی نے خدا کی عظمت اور اس کی قدرت کا ان الفاظ میں ذکر کیاہے:

حساب میں کم ترہیں" (یسعیاہ باب ۴۰۸، آیات ۱۲۔۱۸) اس کا مقابلہ زبور کم کی ان آیات سے کیجئے:

"جب میں تیرے آسانوں پر جو تیری دستکاریاں ہیں دھیان کرتا ہوں اور چاند اور ستاروں پر جو تو نیزی دستکاریاں ہیں دھیان کرتا ہوں اور قدم چاند اور ستاروں پر جو تونے بنائے، تو انسان کیا ہے کہ تواس کی یاد کرے اور آدم زاد کیا کہ تو آبی کم کیا اور شتوں سے تھوڑا ہی کم کیا اور شان وشوکت کا تاج اس کے سر پرر کھا ہے تونے اس کو اپنے ہاتھ کے کاموں پر حکومت بخشی تونے سب کچھ اس کے قدموں کے پنچے کیا ہے۔"
خومت بخشی تونے سب کچھ اس کے قدموں کے پنچے کیا ہے۔"

" تیری روح سے میں کدھر جاؤں؟ اور تیری حضوری سے میں کہاں بھا گوں،
اگر میں آسان کے اوپر چڑھ جاول تو تُو وہاں ہے۔ اگر چہ میں پاتال میں اپنابستر
بچھاؤں تو دیکھ تُو وہاں بھی ہے۔ اگر صبح کے پنکھ لے کے میں سمندر کی انتہا میں
جارہا ہوں تو وہاں بھی تیر اہاتھ مجھے لے چلے گا۔ اور تیر ادابہنا ہاتھ مجھے سنجال
لے گا۔ اگر میں کہوں کہ تاریکی تو مجھے چھپالے گی تب رات میرے گر دروشن
ہو جائے گی، یقیناً تاریکی تیرے سامنے تیرگی نہیں پیدا کرتی، پر رات دن کی
مانندروش ہے۔ تاریکی اور روشنی دونوں بکسال ہیں۔ (زیور آ ۱۳۹۔ آیا۔ ۱۲۔)

اسی سلسلہ میں انہوں نے بعض غلط فہمیوں کا بھی ازالہ کیااور ان اعتر اضات کا جواب دیا جو یہدواہ پر کئے جاتے تھے مثلاً کتاب پیدائش میں بتایا گیا تھا کہ خدا نے چھ دن میں تکوین عالم سے فرصت پائی اور ساتویں دن کو مبارک کہا اور انسان کو حکم ہوا کہ وہ چھ دن محنت کرے لیکن ساتویں دن آرام کرے ( باب ۲ آیات ۱-۳، خروج باب ۲۰ آیات ۸-۱۱) اس سے بعض لوگوں کو یہ کہنے کا موقع مل گیا کہ خدا نے چھ دن تک بڑی محنت کی تھی کہ جس سے تھک کر ساتویں دن سوگیا؟اس کا جواب یسعماہ نبی یوں دیا:

''کیا تونے نہیں جانا؟ کیا تونے نہیں سنا خداوند سو ابدی خداہے زمین کے کناروں کا پیدا کرنے والا۔ وہ تھک نہیں جاتا اور ماندہ نہیں ہو تا۔ اس کے فہم کی تھاہ نہیں ملتی وہ تھکے ہوؤں کو زور بخشا ہے اور ناتوانوں کی توانائی کو

۳-اگرچہ زبور داؤد سے منسوب ہے لیکن اس کے مزامیر میں سے ایک بھی الیانہیں ہے جے یقین کے ساتھ داؤد سے منسوب کیاجا سکے

www.RealisticApproach.org

زیاده کرتاہے (باب ۴۸ ۔ آیات ۲۸)

اسی طرح انہوں نے مثنویت کی بھی تردید کی۔ اہل ایران کے نزدیک دنیا میں دو زبر دست قوتیں میں ایک تونوں اور نیکی کی قوت اور دوسرے تاریکی اور بدی کی قوت۔ یہ دونوں قوتیں دنیا کی حکومت کے لئے باہم نبر د آزمار ہتی ہیں اور بالآخر قوتِ خیر کامیاب ہوگی ، اس کی تر دید میں یسعیاہ نی خدا کی زبان سے کہلاتے ہیں: تر دید میں یسعیاہ نی خدا کی زبان سے کہلاتے ہیں:

میں ہی خداوند ہوں اور کوئی نہیں میرے سوا کوئی خدا...... میں ہی روشنی بنا تاہوں اور تاریکی پیدا کر تاہوں۔ میں سلامتی کو بنا تاہوں اور شر کو پیدا کر تا ہوں میں ہی خداوندان سبھوں کا بنانے والاہوں۔(یسعیاہاب۵۵ آیات۵۵)

### كلام خسدا

پیدائش عالم کے بارے میں یہودیوں کااعتقاد تھا کہ دنیا خدا کے تھم سے وجو دمیں آئی۔یہ وہی چیز ہے جسے مسلمانوں میں '' کن فیکون '' کہتے ہیں۔ اسی سلسلہ میں بائبل کی بعض آیات قابلِ نقل ہیں:

"اور خدانے کہا کہ اجالا ہو اور اجالا ہو گیا...... اور خدانے کہا کہ پانیوں کے چخ فضا ہو اور پانیوں کو پانیوں کے چخ فضا ہو اور پانیوں کو پانیوں سے جدا کرے ..... اور خدانے کہا کہ آسانوں کے ینچے کے پانی ایک جگہ جمع ہوں کہ خشکی نظر آئے اور ایسا ہی ہو گیا" وغیرہ وغیرہ (یدائش بابا)

"خداوند کے کلام سے آسمان بنے اور ان کے سارے کشکر اس کے منہ کے دم سے اس نے کہااور وہ ہو گیااس نے فرمایااور وہ برپاہوا (زبور ۳۳س آیات ۲-۹) "ابتداء میں کلام تھااور کلام خدا کے ساتھ تھا، اور کلام خدا تھا(یوحناکی انجیل باب ۱)

# خسدا بحيثيت ِخالق

یہودیوں میں تکوین عالم کا تخیل غالبًا بابل والوں سے آیا تھا۔ اس کا بائبل میں متعدد مقامات پر ذکر ہے چنانچہ پہلے ہی صحیفے یعنی کتابِ پیدائش کی ابتدائی آیتیں ہیں:

"ابتداء میں خدانے آسان وزمین کو پیدا کیااور زمین ویران اور سنسان تھی اور گہراؤ کے اوپر اند ھیرا تھااور خدا کی روح پانیوں پر جنبش کرتی تھی (پیدائش باب آیت ۱-۲) شروع میں یانی اور اس پر خدا کی روح کے جنبش کرنے کا تخیل بہت سے مذہبوں میں یایا

جاتاہے۔ چنانچہ قر آن کی آیت ہے:

وکان عرشہ علی الماء (خداکاعرش پانی پرہ) اس طرح ہندؤوں میں خداکا ایک نام نرائن ہے جس کے معنی ہیں "پانی پر حرکت کرنے والا " یہویوں کاعقیدہ ہے کہ زمین نہ صرف پانی سے پیدا ہوئی بلکہ پانی ہی پر قائم ہے چنانچہ زبور میں ارشاد ہو تاہے:

"زمین خداوند کی ہے اور اس کی معموری بھی جہاں اور اس کے سارے باشندے اس کے بین اس لئے اس نے اس کی بناء پانیوں پر رکھی اور اسے سیلابوں پر قائم کیا" (زبور ۲۴ آیات ۱-۲) "

خداد نیاکاخالق 'ہونے ہونے کے باعث اس کا حکمر ال بھی ہے۔ عموس نبی فرماتے ہیں: "اس کی تلاش کروجس نے ٹریااور جبار ستاروں کو بنایا ہے جو موت کی پر چھائیں کو صبح کر دیتااور دن کو اند ھیری رات کر تاہے اور سمندر کے پانیوں کو ہلا تاہے اور انہیں روئے زمین پر انڈیلتا ہے اس کانام خداوندہے" (عموس باب ۲ آیت ۸)

اس طرح آپ دیکھتے ہیں کہ یہودیوں کا قبیلاً کی معبود یہوواہ کس طرح بیض مفکرین کی کوششوں سے ساری دنیا کا خدا، خالق و حکر ال بن بیٹا۔ لیکن باوجو د اس کے خدا کے یہودی تخیل میں ایک بہت بڑا نقص ہے (اور وہ تقریباً ہر مذہب میں پایا جاتا ہے) یعنی خدا کو انسانی صورت اور صفات کا حامل بتایا جاتا ہے۔ اینے قول کی تاکیدیں ہم چند آیتیں پیش کرتے ہیں:

# خدا کی انسانی صورت اور صفات

- (۱) خداوند تعالی مہیب ہے۔ وہ تمام زمین کے اوپر بادشاہ عظیم ہے(زبورے ۴ آیت ۱)
- (۲) میں نے خداوند کواس کی کرسی پر بیٹھے دیکھااور سارا آسانی لشکر اس کے پاس اس کے داہنے ہاتھ اور اس کے بائیں ہاتھ کھڑا تھا۔ (ا-سلاطین باب۲۲۔ آیت ۱۹)
- (۳) خداوند آسان پرسے دیکھتاہے،وہ سارے نبی آدم پر نگاہ کر تاہے وہ اپنی سکونت کے مقام سے زمین کے سب باشندوں کو تاکتاہے (زبور ۳۳۔ آیات ۱۳–۱۴)

۵- یباں پر میں ناظرین کی توجہ تالیس (زماند ۲۰۰ق۔ م) کے اس قول کی طرف مبذول کروں گا کہ "پائی تمام زمین کو گھیرے ہوئے ہے زمین ایک ناپید اکنار سمندر پر تیرتی ہے اصل عضر پانی ہے باقی تمام عناصر اور اجسام پانی کی بدلی ہوئی صور تیں ہیں (ڈاکٹر خلیفہ عبد انگلیم، داستان دانش صفحہ ۱۵) اس سے صاف طور ریہ بات عمیاں ہے کہ یونائی عقیدہ کے مطابق زمین محض جزیرہ تھی جو پانی پر تیرتا ہوا اور پانی سے گھر اہوا معلوم پڑتا تھا۔

۲- اس سلسله مین یسعیاه باب ۴۵، آیت ۱۸اور زبور ۱۰۴ آیات ۱-۵ملاحظه هول

(۴) خداوند کا تخت آسان پرہے اس کی آئکھیں دیکھتی ہیں، اس کی پلکیں بنی آدم کو آزماتی ہیں (زبوراا آیت ۴)

آخر میں ہم ان پنجمبروں کے بارے میں تحقیقاتِ جدید کاخلاصہ پیش کریں گے جو صحیح معنی میں توحید کے علم بر دار تھے یعنی حضرت ابراہیم اور حضرت موسی۔اگرچہ انہوں نے خدا کا جو تخیل پیش کیاتھا،وہ بہت اعلیٰ نہ تھالیکن بحیثیت توحید کے بانیوں کے ان کا ذکر ناگزیر ہے۔

### حضرت ابراہیم

یہودی روایت کے مطابق اُر میں تارج نامی ایک بت سازتھا۔ حضرت ابراہیم انہی کے بیٹے سے ۔ ایک دن تارج ابراہیم کو دو کان پر بٹھا کر کسی کام سے گیا۔ دو کان پر ایک ضعیف شخص آیا جس نے مٹی کے ایک بت کا انتخاب کیا اور خرید نے کی خواہش ظاہر کی۔ لڑکے نے پوچھا کہ وہ اسے خرید کر کیا کرے گا، جب لڑکے کو معلوم ہوا کہ وہ اس کی پرستش کرے گا، تواس نے اظہارِ تعجب کیا کہ ایسابزرگ شخص ایک ایسی شے کی تعظیم کرے گاجو کل ہی بنائی گئی تھی اور ہنوز اس میں آنوے کی گرمی باقی تھی، اس نے بڑھے اور ہر خریدار پریہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ وہ بیس آنوے کی گرمی باقی تھی، اس نے بڑھے اور ہر خریدار پریہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ وہ بت بے کار ہیں۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ایک بت بھی نہ بکا اور جب وہ بازار سے ان بتوں کو لے کر لوٹا تو اس نے انہیں سڑک کے کنارے کھڑ اکر دیا اور ان سے پوچھا کہ کیا وہ اسے کھانا پانی دیں گے اور جب اسے جواب نہ ملا (اور ماتا بھی کسے وہ محض لکڑی اور پتھر کے کلڑے نظرے سے کا تواس نے انہیں شوکر مار دی اور کلڑے کو کر دیئے۔

بعد ازاں اس نے اپنے باپ سے بوچھا کہ اس کے کارخانہ میں سب سے طاقتور بت کون سا ہے اور اسے بتایا گیا کہ سب سے بڑا بت سب سے طاقتور ہے تواس نے اس کے سواسب کو توڑ کر چکنا چور کر دیا۔ واپسی پر تارح نے بدحواسی سے بوچھا کہ یہ آفت کس نے برپا کی ہے۔ اس ابر اہیم نے بڑے بت کی طرف اشارہ کر کے کہا کہ اس نے سب کو توڑ دالا ہے۔ ناراض دو کاندار نے قسم کھا کہ کہا کہ وہ بت محض پھر کا ایک نکڑ اہے اور وہ یہ کسے کر سکتا تھا۔ کھا کہ باپ کی زبان پکڑ لی اور بولا کہ پھر ان کی پر ستش ہے کارہے۔ جب ابر اہیم اپنی بدعتوں سے بازنہ آیا تو اسے عدالت میں پیش کیا گیا۔ وہاں اس نے مزید فلسفیانہ گفتگو کی۔ بت محض کسی شے کی نقل ہوتے ہیں۔ اس لئے بجائے نقل کے اصل کی عبادت کرنی چاہئے (انسان سورج، چاند، ستاروں یا آگ، پانی، ہوا کی بجائے خود پر ستش کیوں نہ کرے اور ان کے بت کیوں بنائے) سیس سے باند، ستاروں یا آگ، پانی، ہوا کی بجائے خود پر ستش کیوں نہ کرے اور ان کے بت کیوں بنائے)

کیکن وہ بھی امتحان لینے پر مخلوق ثابت ہوئے نہ کہ خالق۔ حضرت ابراہیم کو تمام مناظرِ فطرت کے چیچے ایک غیر مرکی اور محیطِ کل خدا کی ذات نظر آئی جس کی پرستش کی طرف انہوں نے لوگوں کو ہلایا۔

یہودی ادب میں سے سے پہلے یہ روایت کتاب جبلی میں نظر آتی ہے جو ۱۳۵ق۔ م کے بعد کھی گئی تھی اور اس کے بعد مدراشم میں جو بیشتر حضرت مسیح کے بعد کھی گئیں یہی یہودی روایت اسلامی روایت کا ماخذہے جس کا قر آن وحدیث میں ذکرہے لیکن تفصیلات میں قدرے اختلاف ہے۔

مذکورہ یہودی روایت تاریخی لحاظ سے چندال اہم نہیں۔ خودیہودی اسے غیر مستند مانتے ہیں۔ عہد نامہ عتیق میں اس کی طرف اشارہ بھی نہیں پایاجا تا۔ اس کے دووجوہ ہوسکتے ہیں ایک تو یہ کہ عہد نامہ عتیق کے لکھنے والول کے زمانہ تک بیرروایت گھڑی نہ گئی تھی اور انہیں اس کا علم نہ تھا اور دوسرے یہ کہ انہول نے اسے نقل کرنے کے قابل نہ سمجھا۔ ان میں سے اول الذکر صورت زیادہ صحیح معلوم ہوتی ہے۔

اسی سلسلہ میں آتش نمرود کا ذکر بھی ضروری ہے۔ اسلامی روایت کے مطابق جب حضرت ابراہیم کوان کے والد نے شاہ وقت نمر ودبن کش کے حوالہ کر دیا تواس نے انہیں آگ میں ڈلوادیا لیکن خدا کے حکم سے آگ بچھ گئ اور وہ نج گئے۔ اس روایت پر ڈاکٹر ٹسٹرل نے اپنی کتاب "ماخذ القر آن" میں تفصیلی بحث کی ہے جو نگار کے سالنامہ (جنوری، فروری ۴۸مء) میں شاکع ہو چگی ہے بید اہوئی یعنی کتاب پیدائش باب ۱۵ کی آیت کے شیل خداوند ہوں جو تھے کلد انیوں کے اُرسے نکال کر لایا"جو ناتھن نے اُر کواور سمجھ لیاجس کے معنی عبر انی میں نوریاروشنی کے ہیں لہذا اس نے منقولہ آیت کا ترجمہ کیا" میں وہ خدا ہوں جس نے تھے کلد انیوں کی آگ کی بھٹی سے باہر نکالا" اس طرح یہ تمام قصہ محض ایک لفظ کے جو ناتھن نے کی تھی صحیح طور پر نہیں بتایا جاستا۔ ممکن ہے کہ یہ خیال دو سرے لوگوں سے لیاہو۔ جو ناتھن نے کی تھی صحیح طور پر نہیں بتایا جاسکتا۔ ممکن ہے کہ یہ خیال دو سرے لوگوں سے لیاہو۔ جو ناتھن نے کی تھی ایر انہیم کے والد تارح (اسلامی موتا ہے کہ حضرت ابراہیم کے والد تارح (اسلامی موتا ہے کہ خود دان کا بت کیا تھا، چو نکہ ابراہیم کی اروایت کے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ خود دان کا بت کیا تھا، چو نکہ ابراہیم کلدانیوں کے اُرسے ہجرت کرکے آئے شے اور وہاں نانز یعنی چاند کے دیوتا کی پر ستش ہوتی تھی کلدانیوں کے اُرسے ہجرت کرکے آئے شے اور وہاں نانز یعنی چاند کے دیوتا کی پر ستش ہوتی تھی کلدانیوں کے اُرسے ہجرت کرکے آئے شے اور وہاں نانز یعنی چاند کے دیوتا کی پر ستش ہوتی تھی

اس کئے تارح قمر پرست رہے ہوں گے۔اب اس چیز کو پیشِ نظر رکھ کران آیات پر غور کیجئے: "ابراہام کا خدا اور نحور کا خدا اور ان کے باپ کا خدا ہمارے نی میں انصاف کرے" (پیدائش باب ۳۱، آیت ۵۳)

یہ الفاظ لابن نے یعقوب سے حاران میں کہے تھے جہال وہ چودہ سال سے اوپررہ چکے تھے اور ان میں سے پہلے جہال تارح اور ابرا تیم رہے تھے۔ اب اگریہ مان لیاجائے کہ ابرا تیم موحد تھے اور ان کا خدا ان کے بھائی کا خدا کیسے ہو سکتا ہے۔ مزید برال ان کے باپ کا جو بت سازتھا ابرا تیم کو خدائے واحد کا علم حاران میں اپنے باپ کے مرنے کے بعد ہواتھا۔ اس لئے سوال پیدا ہوتا ہے کہ وہ کون ساخداتھا جو ان تینوں میں مشترک تھا ظاہر ہے کہ وہ ان کا "خاندانی معبود" ہی ہوسکتا تھا یعنی ترافیم۔ علاوہ ازیں اس زمانہ تک" توحید" کا علم بھی لوگوں کونہ تھا۔ اس طرح ابرا تیم کا خدا محض خاندانی معبود تھا جس کا شروع میں کوئی نام بھی نہ تھا اور عرصہ تک وہ" ابرا تیم، اسحاق اور یعقوب خدا" کے خدا" کے خدا" کے خدا" کے خدا" کے خدا" کے خدا" ہے نام سے مشہور رہا۔ جیسا کہ خروج کی ان آیات سے ظاہر ہوتا ہے:

'' میں خداوند ہوں اور میں نے ابراہام اور استحق اور یعقوب پر خ<mark>دا</mark>ئے قادرِ مطلق کے نام سے <mark>اپنے شین ظاہر کیا اور یہوواہ کے نام سے ان پر ظاہر نہ ہوا۔ (خروج باب4 آیت ۳)</mark>

سرلیونارڈاولی لکھتے ہیں کہ ''حضرت ابراہی<mark>م توحید پرست نہ تھے بلکہ ایک</mark> بت کے پرستار تھے اور اسی بت کی پوجانے آگے چل کر توحی<mark>د پر</mark>ستی کی <mark>صورت اختیار کرلی۔</mark>''

حفرت موسی موسی موسی می موشد بروی

مذہبی دنیامیں حضرت موسیٰ کامقام بہت ہے کیونکہ ان کے مشہور احکام عشرہ نے یہودیوں کوبت پرستی سے بازر کھنے اور ان کی اخلاقی حالت کو درست کرنے میں بڑا کام کیا۔ حذب سے سالیوں کے کہ مورث میں میں اس کے کہ سے تعلق میں است میں کہ مہا

حضرت موسیٰ کازمانہ کوئی ۱۵۰۰ق۔ م بتاتا ہے اور کوئی ۱۵۰۰ق۔ م عہد نامہ قدیم کی پہلی پانچ کتابیں جو (Pentateuch) کہلاتی ہیں روا بیا حضرت موسیٰ سے منسوب ہیں لیکن تحقیقاتِ جدید کے مطابق انہیں ۱۵۰۹ق۔ م بیس عزرا اور نحمیاہ نے مرتب و مدون کیا تھا۔ بعض علاء کو حضرت موسیٰ کے تاریخی وجود کے بارے میں شبہ ہے ، ان کے بارے میں بیان کیا جاتا ہے کہ وہ بہودیوں کو مصر کی غلامی سے نجات دلاکر کنعان میں لائے لیکن تاریخ سے یہودیوں کا مصر میں بحیثیت قیدی رہنا ثابت نہیں ہوتا۔ علاوہ ازیں حضرت موسیٰ کی ابتدائی زندگی بھی پر دہ خفا میں ہے۔ ان کا بجین کا ابتدائی زندگی بھی پر دہ خفا میں ہے۔ ان کا بجین کا انسانہ بابل کے باد شاہ سار گون کی حکایت سے ملتاجاتا ہے۔ خروج باب ۲ میں ہم پڑھتے ہیں:

"اور جب وہ (مو کل کی ماں) اسے آگے کو نہ چھپاسکی تو اس نے سر کنڈوں کا ایک ٹوکر ابنایااور اس پر لاسہ اور رال لگایااور لڑکے کو اس میں رکھااور اس نے اسے دریاکے کنارے پر جھاؤمیں رکھ دیا" (آیت ۳)

اسی کے ساتھ سار گون کے متعلق کینو محبک کی تختیوں کی تحریروں کو دیکھئے۔

(۱) میں سار گون ہوں ، طاقت ور بادشاہ ، اکاد کا بادشاہ (۲) میری ماں ایک شہزادی تھی۔اپنے باپ کو میں نہیں جانتا۔ میرے باپ کا ایک بھائی حکومت کرتا تھا(۳) شہراز پیرن میں جو دریائے فرات کے کنارے ہے (۴) میری ماں لیخی شہزادی حاملہ ہوئی ، بڑی مشکل سے اس نے مجھے جنم دیا۔ (۵) اس نے مجھے سینٹھ کے ایک صندوق میں رکھا اور اس نے میرے جانے کے راستے کورال سے بند کیا۔ (۲) اس نے مجھے دریا میں ڈال دیا جس نے مجھے ڈبویا نہیں (۷) دریا مجھے بہاکرائی پانی لے جانے والے کے پاس لے گیا۔ (۸) ائی پانی لے جانے والے نے ترس کھاکر مجھے اٹھالیا" وغیرہ وغیرہ۔

سار گون کا زمانہ موسیٰ سے بہت پہلے تھا۔ (۲۷۵۰ق۔م) اس سے بعض عالموں نے بیہ نتیجہ نکالا ہے کہ موسیٰ کا افسانہ طفولیت ِسار گون کی حکایت سے ماخوذہے جسے عزرانے موسیٰ سے چسپاں کر دیااورید کہ عزرانے اسے بابل کی اسیری کے دوران سناہو گا۔ ک

جدید تحقیقات کے مطابق دنیا کی مختلف اقوام اپنے ہیرو کی پیداش اسی طور پربیان کرتی ہیں۔ یونانی، رومی اور جاپانی ادب میں بھی موسی اور سارگون کی پیدائش سے ملتے جلتے افسانے بعض لوگوں کے بارے میں بیان کئے جاتے ہیں۔ جوان روایات کے مشترک الاصل ہونے کی بنا پر ہے اور یا پھر اس لئے کہ بعض اقوام نے دوسروں کے دیکھا دیکھی ان سے ملتی جلتی روایات گھڑی ہیں۔ بہر حال واقعی صورت کیا ہے اس کا بتانا ہمارے لئے بہت مشکل ہے۔

حضرت موسیٰ کے قوانین

حضرت موسیٰ کی ابتدائی زندگی کے علاوہ ان کے مشہور قوانین پر بھی بابلی قوانین کا اثر

ے-۵۸۷ ق م میں بائل کا بادشاہ بنو کد نیز ر ( بخت نصر ) نے فلسطین پر حملہ کیا اور پر وشکم کومسار کرکے وہاں کے باشدوں کو قیدی بنا کر اپنے درالحکومت کو لے گیا اور ان کے اوب کو بھی ضائع کر دیا۔ اس کے ایک صدی بعد فارس کے بادشاہ سائرس نے بالی سلطنت کا خاتمہ کر دیا اور یہودیوں کو یروشکم واپس جانے کی اجازت دے دی، واپنی کے بعد عزرا اور تحمیاہ نے ۴۵۰ق م عہد نامہ قدیم کی بہلی پانچ کتابوں کی ترتیب و مدوین کی، جنہیں غلطی سے حضرت مو کی سے منسوب کیا جاتا ہے۔

نمایاں ہے بابل کے حکمر ال جمورانی (۱۰۰ تا\_م) کے شہرہ آفاق قوانین میں ایک آٹھ فٹ لمبی پھر کی سل پر کندہ ملے ہیں اس میں ایک تصویر بھی ہے جس میں حمورانی کو سورج دیو تاسے مجموعہ قوانین لیتے ہوئے دیکھایا ہے۔ یہ قوانین سامی زبان میں ہیں (حضرت موسیٰ کی زبان بھی سامی تھی ) اور حضرت موسیٰ کے قوانین سے ملتے جلتے ہیں۔ یقیناً موسیٰ نے ان قوانین سے استفادہ کیا ہوگا۔

آیت ۳) ا*س طرح زند* آویستا میں آہوراماژوا، زردشت سے" مقد<mark>س سوا</mark>لوں کے پہاڑ" پر بات کر تا نظر آتا ہے( فرگرو ۱۲–۱۹)

بر خلاف ان عالموں کے جوافسانہ موسی میں بابلی وایر انی عناصر دیکھتے ہیں مشہور ماہر نفسیات سگمنڈ فرائڈ نے اپنی کتاب "موسی اور توحید (Moses & Monotheism) میں بیہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرت موسیٰ یہودی نہ تھے بلکہ مصری تھے اور وہ فرعونِ مصر اخناٹن کے مذہب کے پیرو تھے جو توحید کا اصل بانی تھا، اپنے قول کے ثبوت میں انہوں نے جو بحث کی ہے

اس کاخلاصہ پیہے:^

(۱) حضرت مو کی کے یہودی النسل ہونے کا ثبوت ان کا نام ہے جو یونانی میں موزیز (Moses) عبر انی میں موشے اور عربی میں مو سی ہے۔ اگر چہ موسی کے معنی نامعلوم ہیں لیکن ایک پر انا خیال ہے کہ یہ لفظ قدیم مصری زبان کے الفاظ میس یاموس سے نکلاہے جس کے معنی بیچ کے ہیں اور یہ لفظ متعدد فراعنہ مصر کے ناموں میں پایا جاتا ہے جیسے تھوتھ موس (یا تھوتھ میس) راموس (یارا میسیس) جن کے معنی ہیں "راکا بیٹا" (یاراکا پیدا کیا ہوا) یا تھوتھ کا بیٹا (یا تھوتھ کا بیٹا (یا تھوتھ کا بیٹا (یا تھوتھ کا بیٹا (یا تھوتھ کا بیٹا ایا ہوا) موسیٰ پورانام نہیں ہے، اس کا شروع کا حصہ لوگوں نے جملادیا اور وہ آخری جھے کے پیدا کیا ہوا ، موسیٰ پورانام نہیں ہے، اس کا شروع کا حصہ لوگوں نے جملادیا اور وہ آخری جھے کے نام سے مشہور ہوگئے۔

(۲) اگرچہ آٹن پرستی کے بارے میں ہماری معلومات اتنی مکمل نہیں ہیں کہ اس کا یہودی مذہب

۸- فرائیڈنے اپنی تحقیقات میں E-Meyer اور E-Sellen کی تحقیقات سے استفادہ کیا ہے۔

سے تفصیلی موازنہ کیاجاسکے۔جوکافی تبدیلیوں کے بعد انتہائی ترقی یافتہ صورت میں نظر آتا ہے۔
لیکن کسی حد تک ایسامواد ضرور موجود ہے کہ جس سے آٹن پرستی اور یہودیوں کے قدیم مذہب
کی مشابہتوں کا سپتہ چلتا ہے مثلاً آٹین یا آٹن کا مقابلہ سریانی کے ایڈونائی (ایڈوینس) سے کیا
جاسکتا ہے جسے یہودیوں نے یہوواہ کے نام طور پر اختیار کرلیا مصر میں بیانام غالباً سریانی شہز ادیوں
کے ذریعہ پہنچا تھا۔ جنگی شادیاں مصر کے شاہی گھر انے میں ہوئی تھیں اور غالباً خود اختا ٹن کی ملکہ
نیفرئتی ایک سریانی شہز ادی تھی۔

(۳) اپنے معبود کے عالمی تخیل میں اخنائن نے لاغیریت پیندی کا بھی اضافہ کیا تھاوہ کہتاہے کہ "اے تو واحد خدا! تیرے سواکوئی دوسر اخدا نہیں " اس کے حکم کے بموجب دوسرے دیو تاؤں کے معبد بند کر دئے گئے اور ان کی پرستش پر روک لگادی گئی۔ یہود کی مذہب اس سے بھی زیادہ تو حید پیند تھا یہوواہ بھی ایک لاغیر پیند معبود تھاجو اپنے حضور کسی دوسرے معبود کوبر داشت نہ

(۷) آٹن کے لئے ہر قسم کی شکلیں وشبیہیں بنانا ممنوع قرار دی گئ تھی بجر قرصِ آ فتاب کے جو مع اپنی شعاعوں کے معبود کا ایک مظراتم اور زمین پر حیات کا منبع تھا اس کئے اس کی پرستش کی جاتی تھی۔ یہودی مذہب نے بھی خدا کے لئے ہر قسم کی تصویر وعلامت بنانے کی مانعت کی ، علاوہ از س آ قاب پر سرستی کو بھی مطلقاتر ک کر دیا۔

كرسكتا تفايه

(۵) اخناٹن کے مذہب میں حیات بعدِ ممات اور اوسیریز کی پرستش کے بارے میں مطلق خاموش ہے اگرچہ یہ چیز تو هید پرستی کے منافی ناتھی تاہم مصرکے عوامی مذہب کے خلاف جنگ کرنے کے لئے اس کا ترک کرنا ضروری ہو گیا کیونکہ مصر میں حیات بعدِ ممات اور اوسیریز کی پرستش پر بڑازور دیاجا تا تھااس طرح یہودیوں کے قدیم مذہب میں بھی حیات بعدِ ممات کا تخیل بند میں بھی حیات بعدِ ممات کا تخیل بند میں بھی حیات بعدِ ممات کا تخیل

(۲) اختاش کے مرنے پر مصر میں ایک زبر دست خلفشار پیدا ہوا۔ توت عنح آمین نے اس کے مذہب کو منسوخ کر دیا اور آمین راکے بچار یوں نے اپنی کھوئی ہوئی طاقت دوبارہ حاصل کرلی۔ اسی زمانہ میں موسیٰ نامی ایک طاقتور مصری نے جو غالباً شہزادہ، پروہت یا گورنر اور آمین کے مذہب کا پیرو تھا اپنی طاقت اور رتبہ سے فائدہ اٹھایا وہ یہودیوں کا سر غنہ بن گیا اور انہیں مصر سے نکال کر فلسطین لے چلاتا کہ کہ ایک نئی سلطنت قائم کرے۔ اسی سلسلہ میں اس نے یہودیوں پر

ختنہ کی رسم مسلط کی تا کہ وہ غیر ملکیوں سے ممیز ہو سکیں ختنہ ایک خالص مصری رسم تھی۔ یہودیوں میں اس کا اپنایا جاناان کے مذہب کامصری الاصل ہونے کاسب سے بڑا ثبوت ہے۔ (۷) پروفیسر فرائڈ کابہ بھی خیال تھا کہ ہائبل میں دومختلف افراد کو حضرت موسیٰ کی حیثیت سے پیش کیا گیاہے وہ موسیٰ جو بنی اسرائیل کو مصر سے زکال کر لایا اس موسیٰ سے بالکل الگ تھاجو یں ہیں . یہوواہ اور بنی اسرائیل میں واسطے کی حیثیت سے نظر آتا ہے اور جو زیان کے کائن تیر د کا داماد تھا۔ان میں سے اول الذ کر کواس کے متعبین نے ہاہمی بغاوت کے سلسلہ میں ہلاک کر دیا۔اس چیز کا پیته (E-Sellen) نے ہوسیعے نبی <sup>9</sup> اور بعد کے نبیوں کی کتابوں سے لگایا تھااور موسیٰ کی ہلاکت ہی نے غالباً بعد میں آ مدمسیح کی امبیر دلا<mark>ئی۔موجو دہ مؤرخین اس پر متفق ہیں کہ ان قبائل نے جو</mark> بعد میں بنی اسرائیل کہلائے مصر سے فلسطین کو حاتے ہوئے ای<mark>ک نیا</mark> مذہب اختیار کیا۔ یہ نیا مذہب یہوواہ کی پرستش تھی جو ایک آتش فشاں پہاڑ کا دیو تااور خون <mark>کا پیاس</mark>اعفریت تھا مداین کا موسیٰ اسی یہوواہ کا پرستار تھا اور اس نے ہی یہو دیوں کو یہوواہ کی پرستش اختیا<mark>ر</mark> کرنے پر آمادہ کیا چو نکہ مصر اور جزیرہ نماسینامیں کوہ آتش فشا<del>ل نہیں یائے جاتے بلکہ وہ پہاڑ جو مو</del>سیٰ اور اس کے زمانہ کے بعد آتش فشاں ر<mark>ہے ہوں گے</mark> عرب کی <mark>شالی مغربی سر حدیر اور سینا کے م</mark>شرق میں واقع ہیں اس لئے ان میں سے کوئی پہاڑ سینائی حورب رہا ہو گا جے یہوواہ کا مسکن ماناجاتا تھا۔لہذا یہود پوں نے یہوواہ پر ستی سینا کے دامن میں نہیں بلکہ <mark>ماریبہ کادش میں ۱۳۵۰</mark> اور ۱۲۱۵ ق۔م کے درمیان اختیار کی ہوگی ۔ بعد ازاں اس نئے اور پرا<mark>نے مذہب میں م</mark>صالحت کرانے کی<sup>اً</sup> کو شش کی گئی۔اور مذہبی روہات <mark>میں کا فی تغیر و تبدل کیا گیا۔مثلاً ختنہ ک</mark>ی رسم کو بجائے حضرت موسیٰ کے حضرت ابراہیم سے منسوب کر دیا گیا تاکہ وہ مصری الاصل نہ معلوم ہوااس طرح حضرت موسیٰ اور وہ شخص جو یہوواہ کا پروہت اور تیر د کا داماد تھا ایک ہی مان لئے گئے اور اس طرح اینے سر دار کے قتل پر پر دہ ڈالا گیا۔ تقریباً ۰۰۸ سال تک یہوواہ کی پرستش کا زور رہا اور موسیٰ کاروحانی مذہب جس کی انہوں نے خروج کے وقت تعلیم دی تھی دہار ہایہاں تک کہ اسے ابھرنے کاموقع مل گیااور پنجبروں نے اس بات زور دیناشر وع کیا کہ خدا کو قربانی اور مر اسم کی ضر ورت نہیں بلکہ وہ انسانوں کو انصاف اور راستی کی زندگی بسر کرتے دیکھنا جاہتا ہے۔ بیہ بے فرائڈ کی تحقیقات کاخلاصہ اگر چیہ اسے آنکھ ہند کر کے تسلیم نہیں کیاجاسکتا اور اس کی

9- غالباً یہ نتیجہ ان آیات سے نکالا گیاہے: ''ایک پیغمبر کی معرفت سے خداوند نے اسرائیل کو مصرسے باہر نکالااور پیغمبر سے وہ محفوظ رہا۔ افرائیم نے بڑے غضب انگیز کام کئے اس کئے اس کا خداوند اس کاخون اس کے اوپر چھوڑے گااور اس کی ملامت کو اس پھرڈالے گا۔(ہوسیع،باب ۱۲، آیات ۱۳–۱۲) نتيجب

جدید تحقیقات کے مطابق یہودیوں میں خدا کا تخیل پیدا ہونے کے متعلق تین نظریئے ہیں: (۱) گرانٹ ایلن کے مطابق یہودیوں میں خدا کے تخیل کی ابتداء لنگ پوجاسے ہوئی۔ لنگ دیو تا یہوواہ کی ذات میں دیگر معبودوں کی صفات شامل ہونے اور ان کے مادی مظہر (جوایک عمومی پقطرتھا) کے برباد ہونے کے بعد صحیح معنی میں توحید پیدا ہوسکی

(۲) سرلیونارڈاولی کے مطابق حضرت ابراہیم اپنے خاندانی معبود کے پرستار تھے۔اسی ایک بت کی پرستش نے تدریجی ترقی کے بعد توحید کی صورت اختیار کرلی

ی پر س کے مدر بہی سری کے بعد تو حید کی تصور موسی کے توسط سے پہنچا جو مصری النسل اور (۳) فرائڈ کے مطابق یہودیوں میں تو حید کا تصور موسیٰ کے توسط سے پہنچا جو مصری النسل اور اخناٹن کے مذہب کے پیر و تھے۔ مصر میں تو حید کا تصور حکومت میں وسعت پیدا ہونے سے پیدا ہو سکا۔ تھو تھ موس سو (۹۷ سارے ۲۷ ساق۔ م) نے جو مصر کا نپولن کہلا تا ہے سیریا، فنیقیہ اور فلسطین کو فتح کر کے حکومتِ مصر کا دائرہ بہت وسیع کر دیا، جس سے ایک بین فنیقیہ اور فلسطین کو فتح کر کے حکومتِ مصر کا دائرہ بہت وسیع کر دیا، جس سے ایک بین الا قوامی معبود کا تخیل پیدا ہوا۔ علاوہ ازیں خدا کا تخیل فرعون ہی کا ایک عکس یا پر تو تھا۔ فرعون کے اختیارات میں توسیع کے لئے لازم تھی۔

# Jurat-e-Tehqiq

# عبسوي مذہب

عیسوی مذہب کے بارے میں ہماری معلومات کا خاص ذریعہ "عہد نامہ جدید" ہے جے "عہد نامہ قدیم" کی طرح الہامی مانا جاتا ہے۔ ان دونوں کو ملا کر بائبل یا کتابِ مقدس کہتے ہیں، لیکن باخبر حضرات جانتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ یاان کے براہ راست شاگر دوں میں سے کسی نے کوئی تحریر نہیں چھوڑی تھی اور اسی لئے بائبل میں جا بجا تضاد پایا جاتا ہے۔

اگرچہ نیاعہد نامہ ۲۷ کتابوں پر مشتمل تھالیکن ان میں چار الجیلیں خاص ہیں جو حضرت عیسیٰ کے چاررسولوں متی، مرقس، لو قااور یو حناسے منسوب کی جاتی ہیں۔ یہ کے اور ۱۱ء کے در میان لکھی گئی تھیں۔ لیکن سب سے پہلے جس شخص نے ان کا ذکر کیا ہے وہ گال کا بشپ ابرینس (Irenius) تھاجس کازمانہ 24 اولغانہ ۲۰۰ میسوی ہے۔

انجیلوں میں عیسیٰ کے جو سوانح حیات پیش کئے گئے ہیں ان کا خلاصہ بیہ ہے: لفظ عیسیٰ، عبر انی یسوع کی عربی صورت ہے، جس کے معنی ہیں "نحات دلانے والا" یسوع

تفظ یک مبران میتون کی ترب متورت ہے ، کا سے میں جات دلاتے والا میتون ہیں۔ ہی سے جیسس (Jesus) نکلاہے جو یونانی، لا طینی اور انگریزی زبانوں میں پایاجا تاہے۔

وہ یہودیہ کے شہر بیت اللحم میں کنواری مریم سے پیدا ہوئے تھے، جن کاعقد یوسف نامی بڑھئی سے ہو چکا تھالیکن قربت کی نوبت نہ آئی تھی۔ اس کا وطن صوبہ گلیل کا شہر ناصرہ تھاجو یر ھئی سے بچاس میل کے فاصلے پر تھا۔ عیسیٰ کی تعلیم گھر میں ہی معمولی طریقے سے ہوئی تھی۔ لیکن بچین ہی سے وہ نہ ہبی معاملات میں بڑی دلچین لیتے تھے۔ تیس سال کی عمر میں انہوں نے اپنے نبی اور مسیح ہونے کا اعلان کر دیا اور اپنے شاگر دول میں سے بارہ حواری چن کر چارول طرف اپنے نہ بہب کی تبلیغ کے لئے روانہ کئے جو لوگوں سے یہ کہتے پھرتے تھے کہ جس طرف اپنے نہ بہب کی تبلیغ کے لئے روانہ کئے جو لوگوں سے یہ کہتے پھرتے تھے کہ جس

مسیح (بمعنیٰ مسے کیا ہوا، منجی وشفیع) کی وہ موسیٰ کے زمانہ سے امید کرتے چلے آرہے تھے اور جس کی دانبال نے اپنے مختصر صحفے میں پیش گوئی کی تھی وہ آگیا ہے۔

ہر چنداس کے ماننے والوں کی تعداد بہت جلد بڑھ گئی تھی لیکن ان کے دشمن بھی بہت پیدا ہو گئے تھے۔ خصوصاً پروشلم کے وہ مذہبی راہنماجو فرلی کہلاتے تھے وہ لوگوں کو اس مذہب کی طرف لوٹانا چاہتے تھے جو بہودیوں میں ان کے بابل میں اسیر ہونے سے پہلے رائح تھا۔ ان کا دوزخ وجنت پر اعتقاد نہ تھا اور وہ تمام ان تعلیمات کے مخالف تھے جو شریعت موسوی سے مختلف دوزخ وجنت پر اعتقاد نہ تھا اور وہ تمام ان تعلیمات کے مخالف تھے جو شریعت موسوی سے مختلف

دورں و بست پر اعتماد نہ ھا اور وہ مام ان سیمات ہے کانف سے بو سروی سے مقت میں ہوسوں سے خدمت میں۔ بر خلاف اس کے عیسیٰ نے و قباً بہت سی الیں باتیں کہیں تھیں جو فریسیوں کے نزدیک صرحاً بدعت با کفر تھیں، یمی نہیں بلکہ عیسیٰ نے ان کے حقوق میں بھی دخل اندازی کی تھی۔

تصدیوں ہے کہ: قصہ یول ہے کہ:

"جب حضرت عیسیٰ تمیس سال کے تھے تو وہ یروشلم گئے تاکہ عید فضح کے تہوار میں شریک ہوں لیکن بیت المقدس میں انہوں نے جو منظر دیکھاوہ اس کی تاب نہ لا سکے، یعنی خدا کے مقدس گھر میں صرافوں کی چو کیاں بچھی تھیں جہاں روپیہ کالین دین ہورہا تھا، علاوہ ازیں کبوتر اور مولیثی بیچنے والوں کا اژدھام تھا۔ انہوں نے غضب ناک ہو کر ایک کوڑاجو وہیں پڑا تھا اٹھا لیا اور جانوروں کو مندر کے صحن سے بھگا دیا اور صرافوں کی چوکیاں الٹ دیں اور تاجروں سے دانٹ کر کہا کہ "یہاں سے یہ سب لے جاؤ، خدا کے گھر کو بازار نہ بناؤ"۔

اس واقعہ سے بیت المقدس کے کا ہن ا**ز حد نارا<mark>ض ہوئے کیوں</mark> ک**ہ انہی کی اجازت سے مندر کے اندر خریدو فروخت ہواکرتی تھی۔

سسسال کی عمر میں عیسیٰ تیسری باریروشلم عید فصح میں شرکت کے لئے گئے لیکن اب وہ اکسلے نہ تھے بلکہ مانے والوں کا ایک بڑاگر وہ ان کے ساتھ تھا۔ اب کی بارپھر عیسیٰ کی آئھوں نے وہی منظر دیکھا اور وہی کیا جس کا اوپر ذکر ہو چکا ہے۔ فریسی اور سر دار کا ہن ، عیسیٰ کی جرات پر دل ہی دل میں برہم ہوئے۔ جب تک وہ تنہا تھے توانہیں کوئی خوف نہ تھالیکن اب ان کے ساتھ ایک ہماعت تھی، لہذا وہ ان کی طاقت اور اثر سے ڈرنے لگے اور خفیہ طور پر جمع ہوئے تا کہ کوئی ایسی تدبیر ڈھونڈ نکالیں کہ عیسیٰ اپنی تعلیم سے باز آ جائیں اور لوگ ان کاساتھ جچوڑ دیں۔

اس وقت ان کے بارہ شاگر دوں میں سے ایک نے جس کا نام یہوداہ اسکریو طی تھا۔ سر دار کائن کے پاس جاکر کہا کہ "اگر میں اسے تمہارے حوالے کر دوں تو مجھے کیا دوگے؟"انہوں نے اسے تیس روپے تول کر دیئے اور وہ اس وقت سے عیسیٰ کو گر فتار کر انے کاموقع ڈھونڈنے لگا۔

رات کو عیسیٰ شہر سے باہر ایک باغ میں گئے جسے کشمنے کہتے تھے، ان کے کل شاگر دساتھ
تھے، بجزیہوداہ بن شمعون کے جو سرشام ہی جدا ہو گیا تھاچو نکہ سب تھکے ہوئے تھے الہٰ اجلد ہی
سوگئے، آدھی رات کے وقت یہوداہ کی رہبری میں بیالوگ میے کو گر فتار کرنے کے لئے چلے۔
ان کا شور سن کر میے کے شاگر د فرار ہوگئے اور وہ گر فتار ہو کرکے سر دار کا ہمن کے گھر لے جائے گئے، جہال دوسرے کا ہمن جمع ہوگئے تھے۔

ان پریہ الزام لگایا گیا کہ "ہم نے اسے یہ کہتے سناہے کہ بیت المقدس کو جوہاتھ سے بناہے ڈھاؤں گا اور تین دن میں دوسر ابناؤں گا جوہاتھ سے نہ بناہو" علاوہ ازیں خود عیسیٰ نے سر دار کائن سے بحث کے دوران کہا"تم ابن آدم کو قادرِ مطلق کی دائے طرف بیٹے اور آسان کے بادلوں کے ساتھ آتے دیکھوگ" سر دار کائن نے اپنے کپڑے پھاڑ کر کہا" اب ہمیں گواہوں کی کیا حاجت رہی، تم نے یہ کفر سنا تمہاری کیا رائے ہے ؟" ان سب نے فتوی ویا کہ وہ قتل کے لائق ہے۔ تب بعض ان پر تھو کئے اور ان کا منہ ڈھا نینے اور ان کو مکم مارنے گے ۔۔۔۔۔۔۔ اور یہادوں نے انہیں طمانچے مارمار کر اپنے قبضے میں کر لیا (مرقس باب ۱۰۳ یات ۲۵-۲۵)

دوسرے دن عیسیٰ کو پنطس پیلاطس (Pontius Pilate) کی عدالت میں پیش کیا گیا جو یروشلم کارومی گورنر تھا۔اسے یہودیوں کے مذہبی جھگڑوں سے کوئی دلچیسی نہ تھی۔اس نے عیسیٰ سے جرح کی تاکہ معلوم کرے کہ وہ ان سرغناؤں میں سے تو نہیں ہے جولوگوں کو فلسطین کی رومی حکومت کے خلاف ابھارتے ہیں اور اسے معلوم ہوا کہ وہ باغی نہ تھے وہ انہیں جھوڑ دینا حاصہ سے تیس کردیئے۔

اس زمانہ کا یہ دستور تھا کہ عید کے موقع پر گور نر دوقید یوں میں سے ایک کو، جس کولوگ چاہتے آزاد کر دیتا تھا۔ پیلاطس کے سامنے دوقیدی تھے، یسوع ناصری (عیسی) اور یسوع بُراتا جس نے رومی سلطنت کے خلاف علم بغاوت بلند کیا تھالیکن گر فقار کر لیا گیا تھا اور موت کی سزا مقرر ہوئی تھی۔ پلاطس نے عدالت میں سر داروں سے پوچھا کہ تم کس کی رہائی چاہتے ہو۔ انہوں نے جواب دیا" بُراتا کی"۔

بَر اتِا کو آزاد کر دیا گیااور عیسیٰ کوسپاہیوں کے حوالے کر دیا گیاجو انہیں گلگتا (جمعنیٰ ''کھوپڑی کی جگہ'') نامی پہاڑی پر لے گئے اور صلیب پر چڑھادیا۔ گھنٹوں صلیب پر چڑھے رہنے کے بعد عیسیٰ کا در د نا قابلِ بر داشت ہو گیا اور آخر کار وہ مر گئے۔

"جب شام ہوئی تو یوسف نامی از میناہ کا ایک دولت مند شخص آیا جو خود کو یسوع کا شاگر د بتا تا تھااس نے پلاطس کے پاس جاکر لاش ما نگی اس پر پلاطس نے دے دینے کا حکم دیا اور یوسف نے لاش کو لے کر صاف مہین چادر میں لپیٹا اور نئی قبر میں رکھ دیا جو اس نے چٹان میں کھدوائی تھی اور ایک بڑا پتھر قبر کے مند پر لڑھکا کے چلا گیا۔ (متی باسے ۲۰، آیات ۵۰۔)

ں اور ایک براپ کر برائے سمیر رکھائے چو کیا۔ ( عاب کے ۱۱۱ یک کا سنگاں) اس کے بعد وہ پتھر اپنی جگہ سے ہٹا ہوا پایا گیا اور مسیح کی لاش غائب تھی۔ لو گوں میں مشہور ہو گیا کہ عیسیٰ مر کر زندہ ہو گئے اور آسمان پر جا کر خداکے دائیں جانب جا بیٹھے۔ یہ ہے عیسیٰ کا

افسانهٔ حیات جوبائبل میں مذکورہے۔

# عیسائیّے کی تاریخ

عیسیٰ کے مصلوب ہونے کے بعد اس مذہب کے ماننے والوں میں <mark>وقتی</mark> طور پر انتشار پیدا ہو گیا لیکن اس کے بعد تیس سال کے اندر ہی اندر عیسائی مذہب یورپ کے مختلف حصوں میں پھیل گیا۔عیسائی مذہب کی ترقی کے تین اسباب <u>تھے</u>:

- (۱) اس کی بعض خوبیاں ج<mark>و اس زمانہ کے مذاہب میں نہ یائی جاتی تھیں۔</mark>
- (۲) عیسائیوں جوش وخروش <mark>اور</mark> پاکیزہ زندگ<mark>ی جو انہیں اس زمانہ کے عیاشی میں</mark> مبتلالو گوں سے ممتاز کرتی تھی۔
  - (۳) تبلیغی کوششیں خصوصاً پال (یاسال) کی کاوشیں جو <mark>غالباً دیناکاسب س</mark>ے بڑامبلغ تھا۔ \_\_\_\_\_\_

## دیگر مذاہب کے اثرات

موسم سرما یاخزاں کا آغاز ہو تااور یہ گویااس کی موت تھی۔جب وہ خطِ استواء سے شال کی طرف جاتا اور گرمی یا فصلِ بہار آتی تو سجھتے کہ وہ مر کر زندہ ہو گیا ہے۔ ان دیو تاؤں کے نام مختلف ممالک میں مختلف تھے۔ ا

ان ہی قصوں سے متاثر ہو کر حضرت عیسیٰ کا کنواری مریم سے پیداہونااور مرکر زندہ ہونا بیان کیاجانے لگا۔اس کا ثبوت ہے ہے میسائیوں میں مریم کی تصویر یوں بنائی جاتی ہے کہ وہ گود میں ایک نو بوری بیان کیاجانے لگا۔اس کا ثبوت ہے ہے۔ یہ صریحاً مصری آئی سس دیوی کی نقل ہے جے ہورس میں ایک خوبصورت بچے لئے ہوئے ہے۔ یہ صریعاً مصری آئی سس دیوی کی کہلی تین چار صدی میں ڈالی تھی۔ صدیوں میں پتہ نہیں چاتا۔ غالباً اس کی بنیاد اسکندر یہ کے کلیسانے پانچویں صدی میں ڈالی تھی۔ صدیوں میں پتہ نہیں چاتا ہے کہ حضرت عیسیٰ مرنے کے تیسرے دن ۲۱ مارچ کو بروز اتوار زندہ ہوگئے سے۔ اس احیائے ثانیہ کی خوثی میں عیسائی ۲۱ مارچ یا اس کے بعد کے پہلے اتوار کو ایسٹر کا تہوار مناتے ہیں۔ مناتے ہیں جس میں رشتہ داروں اور دوستوں کو رنگے ہوئے انڈے اور کیک بھیجے جاتے ہیں۔ دراصل یہ رسم اینگلو سیکسن قوم میں بہار کی دیوی ایسٹر کی پرستش کیلئے مخصوص تھی، ممکن ہے یہ وہی دراصل یہ رسم اینگلو سیکسن قوم میں بہار کی دیوی ایسٹر کی پرستش کیلئے مخصوص تھی، ممکن ہے یہ وہی دراصل یہ رسم اینگلو سیکسن قوم میں ایشتر، ایشتار یااستار تہ کہلاتی تھی جس کی پرستش فینقیوں کے ذریعے وہی دیاتی کی مشابہت زمین سے ظاہر ہے۔ وہی دیوی ایشتر متعدد دبار مرکر زندہ ہونے والے دیو تاؤں کی پیدائش کی بیدائش کی تاریخ ہے لیکن عیسیٰ سے پیشتر متعدد دبار مرکر زندہ ہونے والے دیو تاؤں کی پیدائش

حضرت عیسلی کی زندگی میں ایک دوسری آفتابی صفت سے ہے کہ ان کا چرخ چہارم پر رہنا بیان کیاجا تاہے اور فیثاغورث کے نظام ہیئت کے مطابق آفتاب کی جگہ چوتھا آسان ہے۔ جونہ عسل کی میں شاگ زال کی دائھ میا اس کے معرف سے کیادا

حضرت عیسیٰ کے بارہ شاگر د ظاہر کرنا بھی سال کے بارہ مہینوں کے لحاظ سے ہے، حضرت عیسیٰ سے پیشتر متصر اکے بھی بارہ شاگر دبیان کئے جاتے تھے اور یونان کاہر قلس بھی بارہ بڑے کام

انجام دیتاہے۔ رید مد قسطنط

بھی اسی تاریخ میں ظاہر کی جاتی تھی۔

ٔ ۲۳۲۱ء میں تسطنطین نے بیہ فرمان جاری کیا کہ آئندہ سے سبت بجائے ہفتہ کے اتوار کو منایا

ا۔ تفصیل کیلئے ملاحظہ ہو حضرت عیسیٰ علیہ السلام مجموعہ استفسار وجو اب، جلد دوم یا"من ویز داں "جلد دوم از مولانا نیاز فتح پوری مسیح علم و تاریخ کی روشی میں "مجموعہ استفسار وجواب" جلد سوم یا"من ویز دال" جلد دوم از مولانا نایاز فتح پوری پادری مشتاق احمد صاحب پال نے بھی اینی کتاب" میں نے کیوں اسلام قبول کیا" میں اس موضوع پر بڑی دلچیپ بحث کی ہے۔ www.RealisticApproach.org

جائے کیونکہ ہفتہ کو یہودی سبت مناتے تھے اور وہ یہودیوں کے کل مراسم سے نفرت کرتا تھا، اس نے کہا" یہ دن آفتاب ہمارے خداوند کا دن ہے" اس وقت سے کلیسانے بھی اس کو تسلیم کرلیا اور بہ بات بھلادی کہ غیر عیسائی اقوام میں بیر آفتاب پرستی کا دن تھا۔ '

مشہور ہے کہ عیسائیوں کا مقدس نشان صلیب قسنطنین اعظم کی اختراع ہے، جسے اس نے

عالم خواب میں آسان پر دیکھا تھا۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ صلیب کا نشان میے سے صدیوں پیشتر مصر، کلدانیہ، فینقیہ، یونان، روم، آئر لینڈ حتی کہ امریکہ میں زندگی کی علامت کے طور پر مستعمل

تھا۔ ایک خیال بیہ بھی ہے کہ صلیب کانشان تناسلی اعضاء کی مر موز علامت تھا۔" گرا کی لغمہ بھی ہیں۔ جرورہ تاران کی جن سے خ<mark>میر آر</mark> کی واقع ہیں۔ اس کا مصلی ہیں۔

گرجاکی تعمیر بھی سورج دیو تا اپالو کے مندر کے نمونے پر کی جاتی ہے۔ اس کا سب سے بڑا ثبوت آسٹر یعنی مذکخ خانہ کا گوشہ مشرق میں ہو تا ہے۔ علاوہ ازیں رومن کیتھولک کے گرجوں میں کم عمر پچوں کو گیت گانے کے لئے رکھا جاتا تھا۔ تارک الدنیا مرد اور عورت کا رہنا بھی اپالو میں کم عمر پچوں کو گیت گانے ہے۔ یہی نہیں بلکہ جس طرح اپالو کے راہب اپنے سرکے بالوں کو قرصِ آ قاب کی شکل میں کٹاتے تھے اس کی نقل آج بھی عیسائی راہب اور کیتھولک پادری کرتے ہیں۔

مخضریہ کہ جسے آج ک<mark>ل</mark> عیسائی مذہب کہاج<mark>ا تاہے کہ اس میں کافی آ فتاب پر س</mark>ی پنہاں ہے۔ ان تفصیلات کو پیش کرنے کے بعد اب ہم ان عقائد کا ذکر <mark>کرتے ہیں جو عیسا</mark>ئیوں میں خدااور عیسیٰ سے متعلق بائے جاتے ہیں۔

كنوارى پيدانش

عیسائیوں کاعقیدہ ہے کہ حضرت عیسیٰ اپنی مال کے پیٹے سے بغیر مر دکی قربت کے ایک معجزے کی صورت میں پیدا ہوئے اس طرح کی پیدائش کاعقیدہ عیسیٰ سے پہلے بھی مختلف اقوام میں پایا جاتا تھا۔ قدیم مصریوں کا اعتقاد تھا کہ ان کی رانیاں دیو تاؤں کے ذریعہ حاملہ ہوتی تھیں۔ اہل یونان وروما بھی یہی سمجھتے تھے کہ خداوندزیوس انسانی عور توں سے مباشرت کرتا ہے۔

کا مد عی Diogenes Laertius نے "حیاتِ افلاطون" میں لکھاہے کہ اس کا بھتجا اس بات کا مد عی ہے تھا کہ افلاطون کی ماں ایک دیو تاسے حاملہ ہوئی تھی "بیعد کے بود ھی ادب میں گوتم بدھ کی

۲-انگریزی سن ڈے(Sunday) ہندی اتوار، مخفف ہے" آد تیہ وار" کا، دونوں کے معلیٰ ہیں سورج کا دن ۳-تر غیدار : جنسی مصنف زاز فتح میں (مطعرہ ۱۹۸۱ء)صفحالہ ، ۲۹-۷۰)

۳-تر غیبات جنسی مصنفه نیاز گتے پوری (مطبوعه ۱۹۴۱ء) صفحات ۲۹-۰-۷) ۴- کہاجاتا ہے کہ جو پیٹر آمون اسکندر اعظم کی مال اولمپاس سے سانپ کے جیس میں ملا تھااور اس مواصلت سے سکندر پیداہوا۔ تر غیبات جنسی (۵۸۷)

ماں کے بارے میں بھی یہی بات بتائی گئی ہے۔ ان تمام باتوں سے ہم یہ نتیجہ نکال سکتے ہیں کہ ممکن ہے انہی کی نقل میں حضرت عیسیٰ کے پیدا ہونے کا قصہ بھی گھڑ لیا گیا ہو۔ اس کا ایک سبب یہ بھی ظاہر کیا جاتا ہے کہ عہد نامہ قدیم کا یونانی میں ترجمہ کرتے وقت یسعیاہ باب ے، آیت ۱۲ میں "لڑکی" یا "نوجوان عورت" کے لئے عبر انی لفظ کا ترجمہ "کنواری" کر دیا گیا اور پھر یہی غلطی عہد نامہ حدید میں بھی داخل ہوگئی۔

## آمدمسيح

تاریخ یہود کامطالعہ کرنے سے معلوم ہو تاہے کہ صدیوں تک برابر ایرانیوں، یونانیوں اور دیگر اقوام سے مغلوب رہنے کے ب<mark>عد ان</mark> میں حب الوطنی ک<mark>ا جذبہ</mark> پیدا ہوا اور انہیں یہوواہ کے وہ وعدے یاد آئے جو مختلف پینمبروں کی تحریروں سے ان تک پہنچے تھے <mark>اور وہ غ</mark>یبی امداد کی امید کرنے لگے۔

بنی اسر ائیل اس بات پر فخر کیا کرتے تھے کہ وہ یہوواہ کی بر گزیدہ قوم تھے جو واحد سپا خدا تھا اور اس بات کی تو قوت سے ان کے اجداد کی حکومت از سر نو قائم ہو جائے گی اور میر کہ داؤد کے گھر انے کا ایک فرد بطور میر کے ظاہر ہو گاجو عنانِ حکومت اپنے ہاتھ میں لے کر اسر ائیل کے بارہ قبیلوں کو اپنے عصا کے زور سے متحد کر دے گا ادر امن وامان کو قائم کرے گا۔

یہ عقیدہ ان شاعروں اور پیغمبروں کا خاص موضوع تھاجو بابل میں جلاوطنی کی زندگی بسر کر رہے تھے۔ بنی اسر ائیل کا عروج اور پرستارانِ یہوواہ کی دنیوی خوشحالی ان کا اعلیٰ ترین نصب العین تھا اور مسیح سے ان کا مطلب کوئی روحانی نجات دہندہ نہ تھاجو گنہگاروں کو ازلی عذاب سے بچائے، کیونکہ وہ کسی قسم کی ابدی زندگی میں اعتقاد نہ رکھتے تھے اس لحاظ سے عیسائیوں کا عقیدہ آمر مسیح، یہودیوں سے مختلف تھا اور غالباً ایران سے ماخوذ تھا جہاں آبورا مڑدا کے وعدہ کے مطابق بروزمحشر سوسیوش کا عقیدہ درائج تھا۔

# عیسیٰ کی قربانی

کتابِ پیدائش سے معلوم ہو تاہے کہ خدانے حضرت آدم کو باغِ عدن میں رکھااور زندگی یا عِلم کے در خت کا پھل کھانے سے منع کیا۔ (باب ا، آیات ۱۷–۱۷) کیکن انہوں نے حکم عدولی کی اور اس کی پاداش میں جنت سے نکالے گئے۔ یہی گناہ انسان کی فطرت میں آگیااور وہ مستوجب

سزا مھمرا۔ خداکے انصاف کا نقاضاتھا کہ انسان کو سزادی جائے لیکن خداکی محبت اسے عذاب سے بچاناچاہتی تھی للہذا کفارہ کی ضرورت پڑی مگر کوئی انسان فطر تا گناہ گار ہونے کے باعث کفارہ ادانہ کر سکتا تھا، سوامسے کے جو ابن اللہ ہونے کے باعث گناہ سے بری تھے۔ للہذا انہوں نے صلیب قبول کی اور انسانی گناہوں کو بخشوادیا۔اس خیال کی تائید مختلف آیات سے ہوتی ہے۔

### احسائے ثانی

عیسائیوں کااعتقاد ہے کہ "مسیح، کتابِ مقدس کے بموجب گناہوں کے لئے مر ااور دفن ہوااور تیسرے دن کتاب مقدس کے بموجب اٹھا" (گرنتیوں،باب،۱۵،آیات۳-۴)

تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہو تاہے کہ عیسیٰ سے پہلے مختلف ممالک میں دیو تاؤں کے مر کر زندہ ہونے کا تخیل پایاجا تا تھا، خصوصاً مصر میں جہاں اوسریز کا مر کر زندہ ہوناعوام کے اعتقاد میں داخل تھا۔ ہو سکتا ہے کہ مصر ہی سے بیہ عقیدہ عیسوی مذہب میں داخل ہواکیو نکہ اسکندر بیہ عیسائی مذہب کی تبلیغ کا ایک خاص مرکز تھا۔

اسی سلسلہ میں یہ جاننا بھی ضروری ہے کہ عیسیٰ کے مرکر زندہ ہونے کے خیال کی تحریک اس طرح پیداہوئی کہ ان کی لاش مد فن سے غائب ہوگئی تھی۔اس باب میں کہاجا تا ہے عیسیٰ ک موت صلیب پر نہ ہوئی تھی۔ جب وہ صلیب سے اتارے گئے تو غثی کی حالت میں سخے، لو گول نے انہیں مردہ سمجھ لیااور ان کا ایک شاگر دمسمی یوسف جوار متیاہ کے شہر کا ایک دولت مند شخص تھا انہیں گھر لے گیا۔ (متی ۷۵/۲۷، مرقس ۴۳/۵۱، لو قا ۱۵/۳۸، یو حنا ۱۹/۳۸) ان کی مرہم پی کی اور پھر انہیں بھگا دیا۔اس کے بعد عیسیٰ نے اپنی بقیہ زندگی عیبینی منامی مذہبی فرقے کے در میان محنت و مشقت اور غور و فکر میں گزار دی۔ جب سینٹ پال ان سے ملا تو وہ گڈریئ

# عقب ره تثایث

اس میں ذراشبہ نہیں کہ حفزت عیسیٰ موحد تھے، چنانچہ ایک جگہ وہ خدا کو"خدائے واحد اور برحق" کہتے ہیں (یوحنا ۱۷/۳) اور دوسری جگہ فرماتے ہیں: "توکیوں مجھے نیک کہتاہے، کوئی نیک نہیں مگر ایک یعنی خدا" (لو قا۱۹/۱۸) حضرت عیسیٰ عقید ۂ توحید کے قائل تھے لیکن بعد کوعیسائیوں نے بجائے توحید کے تثلیث کاعقیدہ اختیار کرلیاجس کے اسباب کچھ اور تھے۔

۳-س اوگ کریت کے نالے کے پاس آباد تھے جویرون کے سامنے تھا۔ اسلاطین، باب ۱۵، آیات ۳-۳ www.RealisticApproach.org

مثلث قدیم زمانہ میں ایک متبرک نشان سمجھاجاتا تھااور اعضائے جنسی کی مر موز شکل تھا اگر اس کی چوٹی نیچے ہوتی تو وہ نسائی عضو کی علامت سمجھا جاتا تھااور اگر اس کی چوٹی اوپر ہوتی تو اسے مر دانہ عضو کی نشانی سمجھتے تھے اور دو مثلثوں کے میل سے جوچھ کونوں کا ستارہ بنتا ہے اس کو دونوں اعضا کا اتصال سمجھا جاتا تھا۔ یہودیوں کے تمام معابد میں اس قسم کے نشانات بکثر ت دیکھنے میں آئے ہیں اور ان کی اصطلاح میں انہیں مہر سلیمانی کتے ہیں۔

قدیم مصریوں میں ہر مندر میں تین بت ہوا کرتے تھے (1) دیو تا (۲) دیوی (۳) ان دونوں کا ثمر وَ اتصال یعنی بچہ۔ لیکن یہ تینوں مثلیث فی التوحید کی صورت میں ہوتے تھے اور اس مثلیث کے اظہار کی صورت یہ ہوتی تھی کہ ایک حلقہ میں مثلث تھینچ دیا جاتا تھا اس کے معنی سیت، ہورس، اور شُو تھے اور تینوں معبودوں کی تشریح یہ کی جاتی تھی کہ ہورس برسات ہے۔ سیت خشک سالی اور شُو ہواؤں اور طوفان کا دیو تاہے۔

قدیم مصریوں کی سب سے مشہور تثلیث اوسریز، آئی سس اور ان کے بیٹے ہورس پر مشتمل تھی اور اس تثلیث سے غالباً مسیحی تثلیث لی گئی جس کا مفہوم ان کے بیبال باپ، بیٹا اور روح القدس ہے \*۔۔

مصر کے علاوہ دوسرے ملکوں میں بھی تثلیث یاتر یمورتی کا تخیل پایاجا تا تھا۔ مثلاً:

| كيفيت           | رومی     | بونانی           | هندو      | سمیری(بابلی) |
|-----------------|----------|------------------|-----------|--------------|
| آسان كاديوتا    | جيو پيٹر | زيوس             | א הא      | انو          |
| يانی کا د يو تا | نيبچون   | بوزی <b>ڈ</b> ان | وشنو      | ايا          |
| زمنین کا دیوتا  | بإوثو    | هیڑس             | مهیش(شیو) | بيل          |

ان دیو تاؤں کی خصوصیات سے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ عدد "تین" کا تعلق مر دانہ عضو کی ساخت کے علاوہ بعض دیگر اشیاء سے بھی تھا، مثلاً: آسان، زمین اور پانی (بحر الحیط جسے زمین کے چاروں طرف مانا جاتاتھا) زمان، مکان اور مادہ، طول، عرض اور اونچائی (ابعادِ ثلاثہ) اور زمانہ موجودہ، گزشتہ، اور آئندہ وغیرہ اس لئے تین کوایک مر موز اور مقدس عددمان لیا گیا۔

ا قانيم ثلاثه

اگرچہ خدا کی ابویت کا تخیل یہودیوں میں بہت پہلے سے پایاجا تا تھالیکن بعض کا خیال ہے کہ

۵-ترغیباتِ جنسی،مصنفه فتح پورگی مطبوعه ۱۹۴۱ء صفحات ۷۱–۷۳ ۷-زمین میں اس کی اوپری شخ اور اندرونی حصه (یا تال لوک یا تحت الارض) دونوں شامل ہیں۔

www.RealisticApproach.org

ان میں اس خیال کو مستکم کیایونانی مذہب 'نے۔حضرت عیسیٰ کی ولادت سے دوصدی پہلے یہودی، یونانی دیومالا کے جو پیٹر (Jupiter) سے آشناہوئے جونہ صرف تمام دیو تاؤں کابلکہ ساری دنیاکاباپ تھا اور ۱۲۵ور ۱۲۳ق م کے مابین اسی کی پرستش نے بابل اور شالی فلسطین میں رواج بایا۔

رسام اور مہاں اسمان کا دیو تا تھا اس کئے عیسائی بھی خدا کو آسانی باپ ماننے لگے اور پھر چونکہ جو پیٹر، آسمان کا دیو تا تھا اس کئے عیسائی بھی خدا کو آسمانی باپ ماننے لگے اور

حضرت عیسیٰ نے دنیا میں ملوکیتِ الہید یا آسانی بادشاہت (Kingdom of Heaven) کے قائم ہونے بااس کے آنے کی خوش خبر کی دی۔

یہودی مذہب میں خداکا انسان سے وہی تعلق تھاجو ایک مطلق العنان حکمر ان کا اپنی رعیت یا آقاکا اپنے غلام سے ہوتا ہے۔ لیکن عیسائی مذہب میں خداور انسان کا تعلق باپ اور بیٹے کا تعلق ہے۔ اس نئے تعلق کا قیام گویا انفر ادی روح اور کا ئناتی روح کا اتحاد تھا۔

### ابن الله

یبودی اس بات کے ماننے کے لئے تیار نہ تھے کہ حضرت عیسیٰ خدا کے بیٹے ہیں، وہ انہیں "یوسف کا بیٹا یسوع ناصری" (یوحنا ۱/۴۵) ہی کہتے تھے بلکہ بعض کو تو اس بارے میں بھی شبہ تھا اور وہ انہیں ناجائز مولود سبجھتے تھے۔ انہیں مریم کے عفیفہ ہونے میں شک تھا۔ خود حضرت عیسیٰ نے بعض مقامات پر اپنے کو "ابن آدم" کہا ہے۔ لیکن عیسائیوں کا اعتقاد ہے کہ حضرت عیسیٰ ہی کو خدا کا واحد بیٹا کیوں کہا عیسیٰ خدا کے اکلوتے بیٹے تھے مگر سوال یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ ہی کو خدا کا واحد بیٹا کیوں کہا جائے "؟ کیا ہر شخص آسانی باپ کا بیٹا نہیں ہو سکتا ؟ جب کہ استثنا باب ۱۳ کی آیت امیں صریحاً فہ کور ہے "تم خدا کے فرزند ہو" یا جیسا کہ موسیٰ فرماتے ہیں "کیاوہ تیر اباپ نہیں مذکور ہے جس نے تھے مول لیا" (استثنا ۲/۲۱) ان سوالات کا ایک مخضر ساجواب بیہ ہے کہ عہد نامہ قدیم کی ان عبار توں میں جہاں پر کہا گیا ہے کہ "تم خدا کے بیٹے ہو" اس سے محض خالق کی پدرانہ شفقت اور مخلو قات کی اطاعت کر تا ہے) اس سے ان کاوہ مطلب نہیں جو عیسائی حضرت عیسیٰ کی الٰہی ولدیت سے لیتے ہیں۔

یہ بتانا مشکل ہے کہ خود حضرت عیسیٰ کا اپنے کو ابن اللہ کہنے سے کیا مطلب تھا؟ کیونکہ انہوں نے خود اپنی کوئی تحریر نہیں چھوڑی ہے لیکن انجیلوں کے پڑھنے سے معلوم ہو تاہے کہ

۷-ایک خیال بیر بھی ہے کہ خدا کی ابویت کا تخیل سامی قوم سے پہلے آر بیر قوم میں پیداہوا۔ ۸-زبور ۲ کی ساتویں آیت: "قومیر امیٹا ہے، آئ تو مجھ پیداہوا"

ان کتابوں کے مصنفین میں ابن اللہ کے بارے میں دو تصور تھے۔ متی اور لو قاحضرت عیسیٰ کو ان کی فوق الفطرت (یعنی کنواری مریم سے) پیدائش کی بناپر خدا کا بیٹا مانتے تھے۔ برخلاف اس کے بوحنا کی انجیل میں ابن اللہ کاجو تخیل پیش کیا گیا ہے اس میں کافی فلسفہ پنہاں ہے۔

یہودی مذہب میں خداکا تخیل عالم مادی سے اس قدر بلند ہے کہ تقریبِ خداوندی کا خیال کھی یہودیوں کے نزدیک خدا کی توہین ہے اس سے انسان کا تعلق دیباہی ہے جیسا خالق کا مخلوق سے، حکمر ان کار عیت سے یا آقاکا ملازم سے، خدااور انسان کے در میان جو علیحدگی کی یہ وسیع خلیح حاکل تھی اسے متعدد پیغیروں نے شدت کے ساتھ محسوس کیا خصوصاً اس وقت جب یہودی حاکل تھی اسے متعدد پیغیروں نے شدت کے ساتھ محسوس کیا خصوصاً اس وقت جب یہودی مذہب یونانی مذہب کے مقابل ہوا، جس میں خدا، انسان کے بہت نزدیک تھا۔ اس خلیج کو پر کرنے کے لئے اسکندریہ کے نو فلاطونی یہودیوں نے یونانی فلسفیوں کے نظریہ کلام (Cheory کرنے کے لئے اسکندریہ کے نو فلاطونی یہودیوں نے یونانی فلسفیوں کے نظریہ کلام (Philo) کا مہارالیا۔ اس خیال کا محرک فیلو (Philo) اور اس کے متبعین سے فیلو حضرت عیسیٰ کا کائم عصر بھی تھالیکن ان سے ناواقف (اس نے ان کا ذکر تک نہیں کیا) متعدد مستشر قین اور عہدنامہ جدید کے نقادوں کا خیال ہے کہ چو تھی انجیل کا کھنے والا فیلو کا پیرو اور حضرت عیسیٰ کا معتقد تھا کیونکہ صرف اسی انجیل میں حضرت عیسیٰ کویونانی لوگس کا متر ادف تھہر ادیا گیا ہے اور اس لے انہوں نے اپنی انجیل کا آغاز اس مشہور آیت سے کیا ہے جس نے عرصہ تک عیسائی ماہرین دینیات کو دما فی المجمن میں مبتلار کھا، یعنی "ابتداء میں کلام خدا تھا" (دونا الا))

فیلوکے نزدیک جس کی تعلیم نو فلاطونی اسکول میں ہوئی تھی لوگس سے مرادوہ مثالی تخلیق تھی جو عقل الہی میں اصل تخلیق سے پہلے موجود تھی، مثلاً روشنی کی پیدائش سے پہلے خدانے کہا کہ "اجالاہو" یہ محض روشنی کے اس تخیل کا مسموع اظہار تھاجو عقل الہی میں موجود تھااس نے ظاہر ی صورت اختیار کر لی۔ اس مثالی یا خیالی روشنی کو مادی روشنی اور غیر مرئی عقل الہی کی در میانی کڑی کہا جاسکتا ہے۔ اس طرح مثالی تخلیق غیر مرئی خالق اور ظاہر مخلوقات کے در میان واسطہ بن جاتی ہے۔ عقل الہی کا یہ بیا اظہار تھا اس لئے عقل الہی کا یہ بیا اظہار تھا اس لئے اسے "مولودِ اول" اور "پیدا کیا ہوا واحد بیٹا" کہا گیا۔ بہر حال ان کلمات کو فیلو اور اس کے متبعین نے شاعر انہ یا استعارانہ انداز میں استعال کیا تھا۔

<sup>9-</sup> نو فلاطونیت (Neo Platonism) جے اشراقیت بھی کہتے ہیں، تیسر ی صدی عیسویں کاایک خاص فلسفہ تھاجوافلاطونی خیالات میں مشرقی باطنیت کی آمیز ش سے پیدا ہوا تھا۔

اس نظریئے کے مطابق عقل الہی میں تخلیق عالم سے پہلے کائنات میں موجود کل اشیاء کے معرف خمونہ خدود تھے۔ چنانچہ قبل اس کے کہ انسان ظہور میں آئے ایک مثالی انسان یااس کا ایک مکمل محمد خدونہ خدا کے ذہن میں موجود تھا۔

اب چونکہ انجیل کا لکھنے والا فیلو کے نظریئے کا حامی اور حضرت عیسیٰ کامعتقد تھالہٰذااس نے حضرت عیسیٰ کو کلامِ مجسم،انسان کامل،اور خدا کا بیٹا بنادیا۔

## روح القسدس

Holy Spirit عیسائی تثلیث کا تیسر ار کن ہے۔عہد نامہ قدیم میں اس کا ذکر متعدد مقامات پر پایاجا تاہے سب سے پہلے کتابِ پیدائش <mark>میں یوں مذکورہے:</mark>

، "اور زمین ویران اور سنسان تھی اور گہراؤ کے اوپر اند <u>ھیرا تھا اور</u> خدا کی روح ہانیوں پر جنبش کرتی تھی۔(باب ا،آیت۲)

عہد نامہ جدید میں حضرت عیسیٰ کی پیدائش کے سلسلہ میں ان کابوں تذکرہ ہے: "جب اس کی ماں مریم کی متکنی یوسف کے ساتھ ہو گئ توان کے اکھٹاہونے سے پہلے وہ روح القد س<mark>سے حاملہ مائی گئے۔ (متی،باب انتیہ ۱۸</mark>)

بعد ازال یکی روح حضرت عیسیٰ کے بہتسمہر کے سلسلہ میں ظاہر ہوتی ہے:

"اوریسوع (عیسلی) کے بیتسمہ لے کر فی الفور پانی کے پاسسے او پر گیااور دیکھو کہ آسان کھل گیااور اسنے خدا کی روح کو کبوتر کی ماننداترتے اور اپنے اوپر آتے دیکھااور دیکھو آسان سے بیہ آواز آئی کہ بیدمیر اپیارابیٹاہے۔ جس سے میں خوش

هول - (متی،باب ۳، آیات ۱۷–۱۷)

دراصل روح القدس کا تخیل وادی د جلہ و فرات کے سورج دیو تااشور سے ماخوذ تھا، جس کی علامت کو ایرانیوں نے اپنے خدا" آہورا مژ دا کی روح" کے لئے اپنالیااور اسی اشور کی بدلی ہوئی صورت عیسائیوں میں روح القدس کے لئے بنائی جاتی ہے۔

بائبل میں بعض مقامات پر روح القدس کا ذکر اس طرح کیا گیاہے گویااس کے لکھنے والے ہندؤوں کے آتمااور پرماتما کے تنخیل سے واقف تھے، ایک طرف تو خدا کو "سارے جسموں کی جانوں کاخدا" کہا گیاہے (گنتی ۱۲/۲۲) اور دوسری طرف "روحوں کاباپ" (عبرانیوں ۱۲/۹)

عيسلى اور تصون

حضرت عیسیٰ کی زندگی پر نظر ڈالنے اور ان کے اقوال پر غور کرنے سے معلوم ہو تاہے کہ وہ

ایک صوفی منش انسان تھے۔ چنانچہ انہوں نے اپنی روحانی قوت سے ہر قسم کے مریض اچھے کئے اور دوسرے صوفیوں کی طرح رہبانیت کی بھی تعلیم دی، مثلاً:

" دولت مندوں کا آسان کی باد شاہت میں داخل ہونامشکل ہے(متی باب ۱۹، آیت ۲۳) " اینامال اساب نیچ کر خیر ات کر دو" (یو تا، باب ۱۲، آیت ۳۳)

روحانیت پربڑازور دیااور کہا کہ: "خداکی بادشاہت تمہارے اندرہے" (لو قا۲ /۱۵) اور "میں اور میر اباپ ایک ہیں '، جو مجھے دیکھتاہے وہ میرے تھینے والے کو دیکھتاہے" (بوحا ۱۲/۳۵) اور یہی بات ان کے ماننے والے بھی بیان کرنے لگے مثلاً: "مسیح یسوع خداکی صورت پر تھا(فلپیوں ۲/۱)" وہ غیر مرکی خداکی صورت پر تھا(فلپیوں ۱/۱۵)" وہ خداکے جلال کے پر تو اور اس کی ذات کی صورت ہے" (گلتیوں ۱/۱۵)" ہوہ خداکے جلال کے پر تو اور اس کی ذات کی صورت ہے" (عبرانیوں ۱/۱۳) یہاں پر بیہ بتانا بھی ضروری ہے کہ صرف حضرت عیسیٰ ہی خداکی صورت پر پیداکیااور ابنی مانند بنایا"

(پیدائش باب، آیت ۲۷-۲۷) اس لئے کل انسان اس بات کی صلاحیت رکھتے ہیں کہ کامل ہوں۔ حضرت عیسیٰ نے عباد<mark>ت وریاضت سے زیادہ خدمت اور عالمگیر ا</mark>خوت پر <mark>زور</mark> دیا جے ان کے

مشہور شاگر دیو حنانے ایک نہایت ہی دکش انداز میں پیش کیایعنی:
"اے عزیزو! آؤہم ایک دوسرے سے محبت رکھیں کیونکہ محبت خداکی طرف
سے ہے اور جو کوئی محبت رکھتاہے وہ خداسے پیداکیاہواہے اور خدا کو جانتاہے جو

محبت نہیں رکھتاوہ خدا کو نہیں جانتا کیونکہ خدامحبت ہے" (یوحنا2/۴)

# عیسلی کی نبوت

عیسائی مذہب کی تعلیم کا خلاصہ یہ ہے کہ: "خدا ایک ہے اور خدا اور انسان کے پیج میں واسطہ بھی ایک ہے بعنی یوں علی خود حضرت واسطہ بھی ایک ہے یعنی یسوع مسیح جو انسان ہے" (ایسمتنصیس باب ۲، آیات ۲-۵) خود حضرت عیسیٰ کو بھی اس کا احساس تھا جیسا کہ ان آیات سے ظاہر ہے: "باپ جس نے جھے بھیجا ہے اس نے جھے تھم دیا ہے کہ کیا کہوں اور کیا بولوں، بس جو پچھ میں کہتا ہوں جس طرح باپ نے مجھ سے فرمایا اس طرح کہتا ہوں" (یوحنا ۲۹-۵۰) "جو کلام تم سنتے ہو وہ میر انہیں بلکہ باپ کا ہے جس نے جھے بھیجا ہے" (یوحنا ۲۹-۵۰)

<sup>•</sup> ا-بر خلاف اس کے انہوں نے بعض مقامات پر اپنے کو خداسے جدا فرمایا ہے۔

## عیسلی کی حسکومی

عیسائی حضرت عیسیٰ کوخد اکا اکلوتا بیٹامانے ہیں جس کاخد انے یوں اقرار کیاہے" یہ میر ایپارا بیٹا ہے جس سے میں خوش ہوں" (۱۷/۲، ۱۵/۵) کبی نہیں بلکہ خدانے اپنے سارے اختیارات عیسیٰ کوسونپ دیئے ہیں جیسا کہ عیسیٰ کے اس قول سے ظاہر ہو تاہے: "آسان اور زمین کاسارااختیار مجھے دیا گیاہے" (متی بال ۲۸، آیت ۱۸)

عیسائیوں کا یہ بھی اعتقاد ہے کہ حضرت عیسیٰ آسمان پر خدا کی داہنی طرف بیٹھے ہیں اور "جب تک وہ سارے دشمنوں کو اپنے پاؤل تلے نہلے آئیں اس کو بادشاہی کر ناضر وری ہے" (گر نقیوں ۱، انہی خیالات سے وابستہ عیسائیوں کا یہ عقیدہ ہے کہ حضرت عیسیٰ خدا کے او تار تھے۔

## عيسلي، خب د ا كااو تار

عیسائیوں کا اعتقاد ہے کہ اب سے ۱۹۲۰ سال پہلے خدانے حضرت عیسیٰ کے انسانی جامہ میں او تار لیا تاکہ بن نوع انسان پر اپنی محبت ظاہر کرے اور اسے ازلی عذاب سے بچائے۔ دوسری صدی عیسوی سے پہلے اس عقیدہ کا پیتانہ تھا۔ جسٹن شہید "نے دوسری صدی کے وسط میں پہلی دفعہ اس نظریہ کو پیش کیااور اپنی اس دریافت کو الہامی قرار دیا"۔

باپ اور بیٹے کا صحیح تعلق کیا ہے۔ ابتدائی صدیوں میں مسئلہ خاص موضوع بحث تھا، خصوصاً اسکندریہ میں یہ بحث اتنی بڑھی کہ قسطنطینِ اعظم نے ۲۷ ساو میں ایک مجلس طلب کی اور پادر یوں کے جھڑے کا بول فیصلہ ہوا''مقدس کیتھولک کلیساان لوگوں کو مر دود قرار دیتا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ ایک زمانہ تھاجب خداکا ہیٹانہ تھااوریہ کہ وہ (باپسے الگ) کسی دوسرے جو ہرسے بنایا گیا اور یہ کہ وہ مخلوق اور تغیریڈیرے "اکثریت کی تائیدسے یہ فیصلہ منظور ہوگیا۔

اس کے بعد پھر باپ اور بیٹے کار شتہ معرضِ بحث میں آیااور اسہ، میں ایفیسس کی مجلس میں اکابرین دین نے فیصلہ کیا کہ جو (باپ اور بیٹے کی) دوانواع کو تسلیم کرتا ہے نسطوری ہے اسے قتل کر دیاجائے،اس طرح تلوار کے زور سے مذکورہ عقیدہ منوالیا گیا۔

خسدا کی صفتیں

یہودیوں کی طرح عیسائی بھی ایک" از لی باد شاہ یعنی غیر مرنگ واحد خدا" (ایسمتھیس کا /۱) میں اعتقادر کھتے ہیں جو اول و آخر ہے جس کی" ان دیکھی صفتیں یعنی اس کی از لی قدرت اورالوہیت

۱۱-افلاطونی اسکول کا ایک فر د تھا جس نے عیسائی مذہب قبول کر لیا، وہ افلاطون کے اصولِ تثلیث میں اعتقاد ر کھتا تھا۔ ۱۲-ایک نظریہ یہ تجی ہے کہ او تار کا نحیال ہند وستان سے ماخو ذختا۔

دنیای مختلف چیزوں کے ذریعہ سے صاف نظر آتی ہے" (رومیوں ۱/۲۰)"اس سے مخلوقات کی کوئی چیز چھی نہیں بلکہ جس سے ہم کوکام ہے اس کی نظروں میں سب چیزیں کھی اور بے پر دہ ہیں" (عبر انی ۱۳ / ۲۷)"وہ قادرِ مطلق ہے۔ اس کے کام بڑے اور عجیب ہیں" (مکاشفہ ۱۵/۳)"وہی شجید اور عزت اور قدرت کے لائق ہے کیونکہ اس نے ساری چیزیں پیدا کیں" (مکاشفہ ۱۲/۳) وہ انسانوں کاروزِ قیامت میں حساب کرے گا" (رومیوں باب ۲۰ آیات ۲۵-۷) وہ انسانوں کاروزِ قیامت میں حساب کرے گا" (رومیوں باب ۲۰ آیات ۲۵-۷) وہ رخدا کی حمد ہوجور حموں کاباپ ہے" (گر نتھیوں ۱/۲) اور ظالم بھی: "ہمارا خدا بھسم کر دینے والی آگ ہے" (استثناء ۲۲/۲۸) عبر انیوں ۱۲/۲۹) عبد نامہ جدید میں سب سے بہتر خیال اس کے ہمہ جا ہونے سے متعلق ہے۔ پولس نے عہد نامہ جدید میں سب سے بہتر خیال اس کے ہمہ جا ہونے سے متعلق ہے۔ پولس نے

"جس خدانے دنیااور اس کی ساری چیزوں کو پیدا کیاوہ آسان اور زمین کا مالک ہو کر ہاتھ کے بنائے ہوئے مندروں میں نہیں رہتا۔ نہ کسی چیز کا محتاج ہو کر آدمیوں کے ہاتھ کے بنائے ہوئے مندروں میں نہیں رہتا۔ نہ کسی چیز کا محتاج ور سانس اور سب چھ دیتا ہے اور اس نے ایک ہی اصل سے آدمیوں کی ہر ایک قوم تمام روئے زمین پر رہنے کے لئے پیدا کی اور ان کی میعادیں اور سکونت کی حدیں مقرر کیس تاکہ خدا کو ڈھونڈیں شائد کہ ٹول کر اسے پائیں۔ ہر چند کہ وہ ہم میں کسی سے دور نہیں کیونکہ دھونڈیں شائد کہ ٹول کر اسے پائیں۔ ہر چند کہ وہ ہم میں کسی سے دور نہیں کیونکہ اس میں ہم جستے اور جلتے پھرتے اور موجو دہیں" (اعمال، باب، آیات ۲۸-۲۸)





نس کے وعظ کے میں اسی چیز کو بیان کیا:

# مذهب اسلام

نداہب عالم میں اسلام سب سے کم عمر ہے، اور دیگر نداہب کے خلاف اس کا آغاز ماضی کی تاریکیوں میں گم نہیں ہے، بلکہ اس کا ظہور وانتشار ایک واضح تاریخی واقعہ ہے۔ رسول اللہ کے زمانہ تک اسلام صرف عرب تک محدود تھالیکن ان کی رحلت کے بیس سال کے اندر وہ پورے شرقِ اوسط پر چھاگیا۔ شام ۱۳۵ء میں، عراق ۱۳۷ء میں، فلسطین ۱۳۷۰ء میں، مصر ۱۳۲۲ء میں، فرق ہوگیا اور ۱۳۶ء میں ایرانی سلطنت پر اسلامی پر چم لہرانے لگا۔ اس کے بعد پورے شالی افریقہ اور اسین میں اسلامی حکومت قائم ہوگئی۔ مشرق میں اسلامی ہندوستان، چین اور انڈو نیشیا تک پھیل گیا اور آج اس اسلامی حکومت قائم ہوگئی۔ مشرق میں اسلام ہندوستان، چین اور انڈو نیشیا تک پھیل گیا اور آج اس فرج ہو انسانی آبادی کے ساتویں حصہ سے بھی زیادہ ہے۔ اسلام کی غیر معمولی کامیابی کا سبب نہ صرف رسول کی شخصیت اور نئے مسلمانوں کا جوش و خروش تھا بلکہ مذہب کی سادگی اور فطرتِ انسان سے اس کی مطابقت بھی کامیابی کی ضامن تھی۔ لفظ سردگی اسلام کا تعلق لفظ سلام سے ہے، جس کا معلی "امن وسلامتی" کے ہیں۔ قرآن میں میہ لفظ سپر دگ کے معنی میں بھی آبا ہے۔

اسلام کسی خاص قوم کا ند ہب نہیں بلکہ <mark>ساری دنیاکا ند ہب ہے اور و</mark>ہ رنگ و نسل کا کوئی امتیاز نہیں کر تا۔ انو<mark>ت اور مساوات اسلام کی خصوصیات ہیں، لیکن اسلام کے ظہور سے قبل عرب</mark> ذہنیت اس سے بالکل مختلف تھی۔

# عرب كاابتدائى مذهيب

عرب، سامی قوم کا گہورارہ تھا۔ بابلی، آشوری، آرامی، کنعانی، فینقی، اور اسرائیل اقوام ماضی بعید میں عرب سے ہجرت کرکے عراق، شام، فنیقیہ، اور فلسطین وغیرہ میں جاکر آباد ہو گئی تھیں۔ اہل عرب سے ہماری مراد وہ لوگ ہیں جنہوں نے ہجرت نہیں کی۔ ان میں بھی دیگر سامی اقوام کی طرح شجر و حجر کے علاوہ سورج، چاند وغیرہ کی پرستش کارواح پایاجا تا تھا۔ یہ جنات اور شیاطین کے بھی قائل تھے اور دیو تاؤں کے بت بناکر ان کی پوجا بھی کرتے تھے جنہیں عربی زبان میں اصنام، نصوب اور او ثان کہتے ہیں اور ان پر بسااو قات انسانی قربانیاں بھی کی جاتی تھیں۔ ان کا سب سے نصوب اور او ثان کہتے ہیں اور ان پر بسااو قات انسانی قربانیاں بھی کی جاتی تھیں۔ ان کا سب سے

خاص دیوتا سوری (شمس) تھا جس کے نام پر لوگ اپنا نام عبدِ شمس، عبدالطارق، اور عبدِ محرق (محرق به معنی جلانے والا، سورج) رکھتے تھے۔ سورج کے علاوہ ساروں پر بھی نام رکھے جاتے تھے، جیسے عبدالشریا، اور عبدالنجم وغیرہ ۔ طوفان کے دیوتاکانام قزح تھا۔ سورہُ نوح (اک) کی آیت ۲۲ میں ان دیوی دیوتاوں میں سے بعض کے نام بیر بتائے گئے ہیں: ور، سواع، یغوث، یعوق، نسر۔ ور، مر دکی صورت کابت تھا۔ سواع، عورت کی مورت تھی، جس سے فسق و فجور کے جذبات وابستہ تھے۔ یغوث کی صورت ثیر کی، یعوق کی گھوڑے کی، اور نسر کی گدھ کی، اگرچہ ان معبودوں کی پرستش قرآن میں نوح کی قوم سے منسوب کی گئے ہے لیکن علمائے مغرب کاخیال ہے کہ بید دراصل پرستش قرآن میں نوح کی قوم سے منسوب کی گئے ہے لیکن علمائے مغرب کاخیال ہے کہ بید دراصل اہل عرب،ی کے معبود تھے۔

سورۃ النجم (۵۳) کی آیات ۱۹–۲۱ میں اللات، العزیٰ اور مناۃ کا بھی ذکر کیا گیاہے، انہیں اللہ کی بیٹیاں ماناجاتا تھا۔ یہ بالتر تیب چاند، زہرہ ستارے اور قسمت کی دیویاں تھیں۔ اللات، اللہ کی بیٹیاں ماناجاتا تھا۔ یہ بالتر تیب چاند، زہرہ ستارے اور قسمت کی دیویاں تھیں۔ اللات، اللہ کی بیٹین کہ جیسے اللہ کے معلیٰ "معبودہ" یا"دیوی" کے تھے۔ اس کا ذکر ہیر وڈوٹس کی تاریخ، قدیم عربی کتبات اور قبل اسلام شعراء کے کلام میں پایاجاتا ہے۔ دراصل یہ دھرتی ماتا تھی جس کی پر ستش ساری دنیا میں ہوتی تھی۔ العزیٰ کے معلیٰ "طاقت ور" کے تھے۔ اس کی پر ستش کا قوم ساء میں بھی ساری دنیا میں ہوتی تھی۔ الین اسماق (متونیٰ ۱۹۵۰ھ) کے بیان پیت چاتا ہے اور اس کے نام پرلوگ اپنانام العزیٰ رکھتے تھے۔ ابن اسماق (متونیٰ ۱۵۰ھ) کے بیان کے مطابق العزیٰ محض ایک مکان تھا جس کی اہل قریش تعظیم کرتے تھے، لیکن واقدی (متونیٰ ۱۵۰ھ) کے دور دیوی تھی۔ اس نے بھاگئے کی کوشش کی لیکن بت شاہر کے توڑنے سے ایک عبثی عورت بر آمد ہوئی۔ یہ خود دیوی تھی۔ اس نے بھاگئے کی کوشش کی لیکن بت شکن نے اسے تہہ تھے کر دیا۔ اس سے ظاہر بوتا ہے کہ خود قدیم مور خین کو اس دیوی کی کا بہیت کا صبح علم نہ تھا۔

ندہب زردشت 'کے بعض علاء کا خیال ہے کہ عرب پر پہلے ایر انیوں ہی کی حکومت تھی۔ چنانچہ مہ آبادیوں کی باقیات الصالحات میں ابھی تک مکہ اور مدینہ کا وجود پایا جاتا ہے کیونکہ ان کے نزدیک شہر مکہ ،مہ آبادی ، ایر انیوں کا آباد کر دہ ہے۔ مہ آبادیوں نے وہاں ایک مندر تعمیر کیا جس میں چاند کی مورت رکھی تھی اور زحل کی یاد میں ایک سیاہ پتھر بھی نصب کیا۔ اس عبادت خانہ کانام مہ گہ یعنی چاند دیوتا کی جگہ رکھاجو کثرت استعال سے مکہ ہوگیا 'اور کیوان کا سیاہ پتھر حجرِ اسود۔

ا-مولانانیاز فتح پوری"انتقادیات "جلد دوم صفحه ۴۵

۲-اہل ہنود موکشالعنی "نجات کی جگه "کہتے تھے۔

اسی طرح انہوں نے لفظ مدینہ کو مہ دینہ بتایا ہے جس کے معلیٰ "چاندگی بست" کے ہیں۔ اس لفظ مدینہ سے لفظ مداین نکلا ہے جو ایر ان کا پایئہ تخت تھا اور جہاں چاندگی مور تیوں کے بہت سے مندر سے اس کا یہ بھی خیال ہے کہ عرب میں چاندگی دیوی کو منات کہتے تھے۔ بہر حال مکہ ایک تجارتی مرکز تھا کیونکہ یہاں سے ہو کر ہندوستان کا مال معر، عراق اور ایر ان وغیرہ جایا کر تا تھا۔ کمہ ہی میں عربوں کی مرکزی عبادت گاہ تھی جے کہتے تو بیت اللہ (خانہ خدا) سے لیکن تھا وہ بت خانہ، جہال سال کے دنوں کی مناسبت سے ۱۳۹۰ بن نصب تھے۔ علاوہ ازیں کعبہ کی جیت پر ایک قوی ہیکل سال کے دنوں کی مناسبت سے ۱۳۹۰ بن نصب تھے۔ علاوہ ازیں کعبہ کی جیت ایک تو کی ہیکل بیت ایک تو کی ہیکل بیت ایک تو کی ہیکل بیت ایک تو کہ ہیک خوبہ آدمی کی تھی اور بیہ تا نے یاسیسے کا بناہوا تھا۔ بڑی بڑی مرانیاں اسی پر چڑھائی جاتی تھی سات تیر پڑے رہے فربہ آدمی کی تھی اور بیہ تا تھا۔ کوئی عرب جب کوئی کام کرنا چاہتا تو ان تیروں پر قرعہ ڈالتا اور اس کی اجبی کی مطابق عمل کرتا جاتی تھا جے اللہ تعلی کہتے تھے۔ اللہ کا بہر سے خود آنحضرت کے والد کانام عبد اللہ کا بندہ) تھا وہ خانہ کعبہ کو بیت اللہ کا بہت ہے۔ خود آنحضرت کے والد کانام عبد اللہ (یعنی اللہ کا بندہ) تھا وہ خانہ کعبہ کو بیت اللہ کا بندہ) کہتے تھے۔ زمانہ جاہلیت کی ان نظموں میں جنہیں المعلقات کہتے ہیں لفظ اللہ کثرت سے استعال ہوا۔۔۔

قر آن مجیدسے یہ بھی ظاہر ہوتاہے کہ اہل مکہ اپنے تمام معبودوں کو اللہ کا ماتحت سیھتے تھے (اگرچہ وہ عملی طور پر دوسروں کی اللہ سے کہیں زیادہ تعظیم کرتے تھے) اللہ کی نسبت یہ عقیدہ تھا کہ وہ اتنابڑا معبود ہے کہ کوئی اس تک نہیں پہنچ سکتا۔ اس کئے چھوٹے چھوٹے سینکڑوں معبود اسی خیال سے بوے جاتے تھے کہ اللہ کی درگاہ میں شفیع ہول گے۔ خیال سے بوجے جاتے تھے کہ اللہ کی درگاہ میں شفیع ہول گے۔

- وه الله اور جنول میں رشته مانتے تھے (۳۷:۱۵۸)
  - اور جنول کوالله کاسا جھی سمجھتے تھے(۱۰۱:۲)
- اوراسی لئےان سے استمداد کرتے تھے(۲:۲)
- الله کے بیٹے بیٹیاں بھی مانے جاتے تھے(۱۰۱:۲)
- الله كى بيٹيوں كاكئى مقامات پر ذكر ہے، (١٣٥،١٢٩،١٢،٣٥)
- قرآن سے معلوم ہوتا ہے کہ اہل مکہ اللہ کو خالق اور قادرِ مطلق مانتے تھے (۱۳:۱۷،

۵۲:۱۳،۸۳:۹،۳۹:۳۸،۳۱:۲۵

- شدیدمصیبت میں اسے یاد کرتے تھے (۲۳:۰۱،۵۳،۱۲،۵۳،۱۳۳۳)
  - سبے بڑی قشم اللہ کی سمجھی جاتی تھی (۱۱:۳۸،۲۱۱۳۳۸)
- وہ نذر ونیاز کے موقعوں پر اللّٰہ کا حصہ دوسرے معبودوں سے الگ رکھتے تھے (۲:۱۳۷)
- اورییه بھی کہتے تھے کہ اگر انہیں یا ان کے اسلاف کو اللہ نے دوسرے معبودوں کی ستش ہے منع کیاہو تاتووہ کبھی ایسانہ کرتے (۳۷:۱۲۹،۲:۱۲۹)

### اصلاح کی ضرور ـــــ

اہل عرب مختلف قبیلوں می<mark>ں منقسم تھے۔ یہ قبیلے باہم لڑا کرتے تھے ذرا ذراسی بات پر تلوار</mark> تھنچ جایا کرتی تھی اور سالو<mark>ں کشت وخون کا بازار گرم رہا کر تا تھا۔ ساج <mark>میں عو</mark>رت کی حالت نہایت</mark> گری ہوئی تھی۔ انہیں غلاموں سے بدتر سمجھا ج<mark>ا تاتھا اور غلاموں کی حالت جانوروں سے</mark> بھی بدتر تھی۔ لڑ کیوں کو پیداہوتے ہی مار ڈالتے پایا پچ چھ سال کاہونے پر زندہ دفن کر د<mark>یتے۔</mark> کثرتِ از دواج اور اشتر اک فی النسوال کارواج تھاشر اب خوری ک<mark>اپیه عالم تھا کہ ز</mark>یادہ بی جانے <mark>سے اکثر</mark> موتیں ہو جایا کرتی تھیں اور جوئے کا ایسا<mark>شوق تھا کہ لوگ خود اپنی بازی لگا دیتے اور ہارنے پر غلا</mark>م بن کر زندگی گزارتے۔خانہ کعبہ کاطوا**ف م د**اور عورت برہنہ ہو **کر کرتے تھے اور بجائے ای**ک کے سینکڑوں معبودوں کے آگے جبیں سائی کرتے تھے۔ <mark>ان خرابوں کو دور کرنے کے ل</mark>ئے اصلاح کی سخت ضر ورت تھی۔خود مکہ اور مدینہ میں یہودی اور عیسائی کث<mark>ت سے آباد تھے وہ</mark> اینامذہب پھیلانے کی کوشش کررہے تھے۔اگر چیواس فتھ کی کوئی منظم کوشش تونیہ کی گئی تھی تاہم بعض عربی قبائل ان کے زیر اثر آ گئے تھے۔ ان کا مذہب بہر حال عربوں کے مذہب سے افضل تھا۔ کم از کم وہ بت یرست نه تھے اس لئے بعض اہل عرب خو د اپنی اصلاح کی ضرورت محسوس کرنے لگے۔رسول اللہ ہے پہلے ایک فرقہ عرب میں پایاجا تا تھاجو مذہبی اصلاح کا حامی تھا۔ اس فرقہ کے لوگ اینے کو" دین ابراہیمی" کا پیرو کہتے تھے لیکن ان کے عقائدیہودیوں سے مختلف تھے۔ لہذا یہودیوں نے انہیں حنی کہناشر وع کر دیاجس کے اصلی معنی' کافریابہ عتی" کے ہیں۔ لیکن بعد میں پیر لفظ، دین ابر اہمی کے پیروکے معنٰی میں استعال کیا جانے لگا اور تاریخ میں یہ فرقہ حنیف کے نام سے مشہور ہوا۔ اس فرقہ میں زید ابن عمروایک بڑے یاپی<sub>ہ</sub> کی شخصیت گزری ہے جس سے خود رسول صلعم بہت متاثر ہوئ<u>ے تھے</u>

### محسد كاظهور

جب عربوں کی ذہنی اور اخلاقی حالت اتن گرگئ تو عرب میں رسول اللہ کا ظہور ہوا۔ آپ مدہ عرب میں ملہ میں ہید اہوئے۔ بڑے ہوکر آپ نے تجارت کا پیشہ اختیار کیا۔ اس سلسلہ میں آپ مکہ کی ایک متمول خاتون جناب خدیجہ کا سامانِ تجارت کے کرشام گئے۔ حضرت خدیجہ ان کی غیر معمولی شخصیت سے اتنامتا تر ہوئیں کہ شادی کا پیغام دے دیا۔ حالا نکہ ان کی عمر ۴ سال کی تھی اور محمد کی صرف پچیس سال کی تھی۔ بہر حال سے شادی نہایت کا میاب رہی اور آپ فارغ البال ہو کر فرادہ سے زیادہ وقت عوام الناس کی خدمت اور غور و خوض میں صرف کرنے گئے۔ دیگر مذہبی زیادہ سے خور و فکر کے عادی تھے۔ آپ اکثر کوہ حراء پر چلے جاتے اور کئی دن ایک غار میں سوچا کرتے تھے۔ انہیں افسوس تھالینی قوم کے ذہنی و اخلاقی انحطاط کا اور روحانیت کے فقد ان کا۔

وہ فرقہ حنیف کی تعلیمات خصوصاً زید بن عمر و کے خیالات سے کافی متاثر تھے، انہیں یہود یوں اور عیسائی مذہب قبول کرلیا اور عیسائی مذہب قبول کرلیا تھا اور عیسائی مذہب قبول کر لیا تھا اور عرب میں یہود کی اور عیسائی کافی تعداد میں آباد تھے۔ خود حضرت خدیجہ کے برادر عم زاد، ورقہ بن نوفل نے یہودیت اختیار کرلی تھی اس لئے ممکن ہے کہ محمد کوبائبل سننے کا اتفاق ہوا ہو، اور جب وہ بسلسائر سفر شام گئے ہوں توصابئین کے عقائد سے بھی واقفیت حاصل کی ہو"۔

مر وجہ مذاہب سے مکمل واقفیت حاصل کرنے کے بعد آپنے ایک اصلاحی تحریک کاخا کہ مرتب کیااور ۱۹۰ءجب آپ کی عمر چالیس سال کی تھی آپ نے تبلیخ واصلاح کاکام شروع کیا۔ جب رسول اللہ نے اپنی قوم کو بیر پیغام پہنچایا کہ بت پرستی اور شرک کو چھوڑ کر ایک خدا کی پرستش کر و تومعدود سے چندلو گول کے بقیہ نے صاف انکار کر دیا بلکہ ان کا مضحکہ اڑایا۔ لیکن جب آپ کی تبلیغی کاوشیس بڑھیں تو تجارِ مکہ خطرہ محسوس کرنے لگے کیونکہ بت پرستی کے ختم ہونے کے معلیٰ حکی کاوشیس بڑھیں ور مذہبی اہمیت کازائل ہو جانا۔ لہذا آپ کو پہلے ہر طرح کالا کی دیا گیا اور پھر آپ کے جانی دشمن ہوگئے۔ چنانچہ رسول اللہ اور ان کے متبعین کو سخت تعلیفیں پہنچائی جانے لگیں اور دو بار آپ کو حبشہ، ایک بار طائف اور چو تھی بار مدینہ کی طرف ہجرت کرنا پڑی۔ یہ آخری

۳- یہود یوں، عیسائیوں اور صابئین کاذکر قر آن کے سورۃ البقرۃ (۲) آیت (۲۲) اور سورۃ المائدہ (۵) آیت( ۲۹) میں موجو د ہے۔ ۴- سورۃ الجے (۲۲) کی آیت (۱2) میں مذکورہ فرقوں کے علاوہ مجوسیوں کا بھی ذکر پایاجاتا ہے۔

ہجرت ۹۲۲ء کاواقعہ ہے۔ اس سال سے سن ہجری کا آغاز ہو تاہے۔

مدینہ کے لوگوں نے اسلام قبول کر لیااور اپنے پیغیبر کی ہر طرح سے مدد کی ،پہلے مدینہ کانام یٹر ب تھالیکن اب وہ مدینہ النبی یعنی "نبی کاشہر" کہلانے لگا۔ اس سے مکہ اور مدینہ والوں میں دشمنی بڑھ گئی اور خو در سول کو مسلمانوں کی حفاظت کے لئے تلوار سنجالنا پڑی۔ کئی جنگیں ہوئیں بالآخر ۴۳۰ء میں مدینہ والوں کے لشکر نے جو دس ہزار مسلمانوں پر مشتمل تھا۔ رسول کی قیادت میں مکہ پر چڑھائی کی اور شہر کو بآسانی فتح کرلیا۔ رسول کے اشارہ پر خانہ کعبہ کے سارے بتوں کو مسمار کر دیا گیا (بجز ججرِ اسود کے جو اب بھی خانہ کعبہ کے ایک گوشہ میں نصب ہے) اب مکہ والوں نے بھی اسلام قبول کر لیااور جب آپ نے اپنی زندگی کا آخری حج ادا کیا تو ایک لاکھ چودہ ہزار مومنین آپ کے ساتھ تھے اور اسی موقع پر بیہ آیت نازل ہوئی:

اليوم اکملت لکم دينکم و اتممت عليکم نعمتي "آج ميں نے تمہارے لئے دين کو مکمل کر ديااور اپنی نعمت تم پر پوری ک<mark>ر</mark> دی " اور مختفر سی علالت کے بعد ۱۳۳۳ء میں آپ نے رحل<mark>ت فرمائی۔ قر<u>آن واحادیہ</u></mark>

قرآن مسلمانوں کا مذہبی صحیفہ ہے جے ''کلام الٰہی'' ماناجا تاہے لینی اس میں جو کچھ کھاہے وہ محمد پر منجانب اللہ ظاہر کیا گیاہے، جب آپ کو منصب نبوت عطام وا (۲۱۰ء) تو تنزیل و می کاسلسلہ شروع ہوا اور یہ سلسلہ آپ کی وفات (۲۳۳ء) تک جاری رہا۔ چو نکہ آپ پڑھے لکھے نہ تھے اس لئے جو پیغامات ان تک پہنچتے وہ اپنے صحابہ کو یا تو حفظ کر ادیتے یا لکھوا دیتے۔ ان دنوں کاغذنہ تھا اس لئے لو پیغامات ان تک پہنچتے وہ اپنے صحابہ کو یا تو حفظ کر ادیتے یا لکھوا دیتے۔ ان دنوں کاغذنہ تھا اس لئے لوگ کھور کی شاخوں، سفید پھر وں اور چڑے کے گھڑوں پر لکھ لیا کرتے تھے۔ آنحضرت کی وفات کے بعد حضرت ابو بکرنے پیغیم اسلام کے کا تب خصوصی زید بن ثابت کو اس پر راضی کیا کہ حفاظت کے خیال سے تمام ابواب کو یکجا کرو۔ اس طور پر سال دو سال میں قر آن مجید مرتب ہو گیا۔ حضرت عثان خلیفہ ثانی کے عہد میں اس قر آن پر نظر ثانی کی گئی ، یہی موجودہ قر آن ہے جو ۱۱۲ سور توں یا ابواب پر مشتمل ہے۔

پیش کرتے ہیں۔

### اسلامی توحی ب

وحدانیتِ اسلام کی بنیادی تعلیم ہے۔ مسلمان ہونے کے لئے کلمہ طیبہ پر دل سے ایمان لانا ضروری ہے۔ جس کا جزواول تو هیدالهی سے متعلق ہے اور دوسر اجزور سالتِ محمدی سے۔ لا الہ الا الله ( کوئی معبود نہیں اللہ کے سوا)°

محمد رسول الله (حضرت محد الله كرسول بين)

توحید کے معلیٰ ہیں کہ خدااپنی ذات ، صفات اور افعال میں ایک ہے، ذات کی وحدت سے بیہ مراد ہے کہ معبود کئی نہیں ہیں اور نہ اس میں ایک سے زائد ذا تیں شامل ہیں۔ صفات کی وحدت سے بیہ مراد ہے کہ اس کی جملہ صفات کسی شے یا شخص میں نہیں پائی جاتی ہیں اور افعال کی وحدت سے بیہ مراد ہے کہ جو کام اللہ کر سکتا ہے اسے کوئی دو سر انہیں کر سکتا اور نہ اس کے معاملات میں کسی دو سرے کو دخل ہے۔

قرآن کے ایک باب (۱۱۲) کانام ہی "سورہ توحید" ہے جسے ثلث القرآن کہتے ہیں اس کا

ترجمہ بیہے:

"(اے پیغیریہ لوگ جوتم سے خدا کا حال <mark>پوچھے ہیں) ان سے کہو کہ ال</mark>لہ ایک ہے،االلہ بے نیاز ہے نہ اس سے کوئی پیدا ہوا ہ<mark>ے اور نہ وہ کسی سے پید</mark>ا ہوا اور نہ کوئی اس کی برابری کا ہے"۔

اس سورۃ کے ذریعہ مثنویت، تثلیث، اور کثرت پرستی ہر ایک کی تردید کی گئی ہے۔ اسی سلسلہ میں قر آن کے پہلے سورۃ الفاتحہ (جمعنیٰ: شروع، کھلنا) کا نقل کرنا بھی ضروری ہے:
مسب طرح کی تعریف خداہی کو (سزاوار) ہے جو تمام مخلوقات کا پرورد گارہے،
بڑا مہر ہان نہایت رحم والا ہے (اور) انصاف کے دن کا حاکم (ہے) ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھ سے مدد مانگتے ہیں۔ ہم کو سید ھی راہ چلا، ان لوگوں کی راہ جن پر تو اپنا فضل و کرم کرتا رہا، نہ ان کی جن پر تیر اغضب نازل ہوا اور نہ گم راہوں کی "ربوۃ الفاتحہ آبات ہے۔ا)

۵- بعض عالموں کا خیال ہے کہ یہ زند آویستا کے "نیست ایز و مگریز داں" کا لفظی ترجمہ ہے۔ اسی طرح بہم اللہ الرحمٰن الرحیم (شروع کرتا ہوں خاکے نام لے کر جو بڑا مہر مان ، نہایت رحم والا ہے) " بنام یز داں، بخشش گر دارد" کا ترجمہ ہے، جس سے زرد شتی اپنی کتابوں کو شروع کرتے ہیں۔ پنڈت سندر الل، گیتا اور قر آن صفحہ ۱۱

### دلا<sup>ئ</sup>ل توحييه

قر آن نے اثباتِ الوہیت میں دو قسم کے دلائل پیش کئے ہیں۔ دلائلِ آفاق اور دلائلِ نفس۔ان میں سے اول قسم ان دلائل کی ہے جومشاہد ہُ کائنات سے حاصل ہوتے ہیں اور دوسر ی قسم کے دلائل کا مآخذ خود ہمارا نفس ہے۔ارشاد ہو تاہے:

"ہم ان کو اپنی دلیلیں کا ئنات میں اور خود ان کے اندر دکھائیں گے یہاں تک کہ ان پر آشکار ہو جائے کہ وہی حق ہے"۔(تم ہودہ: ۵۳)

سورة ذاريات ميں ہے:

"اور زمین میں نشانیاں ہی<mark>ں یقی</mark>ن کرنے والوں کے لئے او<mark>ر خود ت</mark>مہارے نفوس کے اندر بھی ہیں، کیا تمہیں دکھائی نہیں دیتی ہیں "(ذاریات: ۲۰-۲۱)

دنیا کی ہرشے اپنے پیدا کرنے والے کا ثبوت ہے۔ صحیفہ کا ئنات کے مطالعہ سے ہر شخص کے دل میں بید اہم تاہ کی صانع دل میں بید اہم تاہم کا کوئی چلانے والا ہے، بی<mark>د مصن</mark>وعات کسی صانع کی محتاج ہیں۔ اس لئے قر آن نے بار بار مطالعہ کا ئن<mark>ات</mark> کی تاکید کی ہے۔

مخلوقاتِ سے خالق کا پید لگانے کے لئے قرآن نے جو مطالبہ کیا ہے اس کا اندازہ ذیل کی

آیات سے ہو سکتاہے:

یہ لوگ مناظرِ ارضی کی کیوں سیر نہی<mark>ں کرتے کہ ان کے دل سجھنے لگ</mark> جائیں اور کان سننے کی نعمت سے بہر ہور ہوں۔(۲۲:۴۷)

ارض و ساء میں کتنی ہی الی آیات ہیں جن سے بیہ غافل لوگ منہ پھیر کر گزر حاتے ہیں(۱۰:۱۰۵)

. اے رسول کہو کہ وہ زمین میں چل پھر کر دیکھیں کہ خدا کس طرح آ فرینش کی ابتداء کر تاہے۔ (۲۹:۲۰)

الله وہ ہے جس نے زمین و آسان پیدا کئے، جس نے بار شیں برساکر تمہارے لئے پھل تیار کئے۔ سمندروں میں الٰہی قانون سے تیر نے والے جہاز تمہارے قبضہ میں دیئے ۔ نہریں تمہارے لئے مسخر کیں، گھومنے والے آفناب و ماہتاب پر تمہیں وہ مہران بنایا اور لیل و نہار کا سلسلہ تمہارے بس میں کر دیا۔ نیز تمہیں وہ سب کچھ دیا جس کی تمہیں تمنا تھی۔ (۱۳۲۳–۱۳۲)

اس آخری اقتباس سے صاف ظاہر ہے کہ انسان کا ئنات کا حاکم ہے، محکوم نہیں۔اسے ہر چیز کا اختیار دیا گیا ہے۔ یہ نہیں کہ وہ مناظرِ فطرت کی پرستش کر تا پھر ہے، جیسا کہ اقوامِ سلف کرتی تھیں یا کرتی ہیں۔ نہ صرف کا ئنات کا حسن و جمال بلکہ اس کا نظم ونسق بھی اپنے ناظم کا ثبوت ہے۔ارشاد ہو تاہے:

'' باربار دیکھو کیا تمہیں اس لاانتہاء سلسلۂ خلق میں کوئی بد نظمی نظر آتی ہے(۲۷:۳) اگر آسان وزمین میں اللہ کے سوااور بھی معبود ہوتے توبید در ہم برہم ہوجاتے(۲۱:۲۲)

### حقیقت بثر ک

شرک کے لفظی معنیٰ ہیں "شریک کرنا" یعنی خدا کی ذات ،صفات یا افعال میں کسی دوسری شخهٔ بریزمان کر سیت میں سیس از دیشر کر سیس عظ "

قرانی ہدایت ہے کہ ہم خداکے سواکسی کی عبادت نہ کریں۔ اس کے <mark>سا</mark>تھ کسی کو شریک نہ بنائیں اور ہم میں سے کوئی کسی کوخدا کے سوااپناکار سازنہ سمجھے (۳:۶۴)

اس کے سواشرک کی ایک اور قسم ہے جس کی طرف قر آن میں یوں اش<mark>ارہ</mark> کیا ہے: ''کیاتم نے اس شخص کو نہیں دیکھا جس نے خواہش نفس کا اپنامعبود بنالیاہے" (۲۵:۴۳۳)

قر آن نے جابجا کث<mark>رت پرستی، فطرت پرستی، بت پرستی، مثنویت اور تثلیث</mark> وغیرہ کی تر دید

### ں ہے۔ شرک فی العبادا<u>۔۔</u>

اسلام کے <mark>با</mark>نچ ار کان ہیں:

(۱) خدااوررسول پرایمان لانا

- (۲) دن میں پانچ وقت کی نماز پڑھنا
- (۳) ماہر مضان میں تیس دن کے روزے ر کھنا
- (٣) ز كوة يعني اپني جع شده دولت كا يجھ حصد الله كے نام ير خرچ كرنا
  - (۵) اگراستطاعت ہو تو جج کرنا۔

اگرچہ اللہ کالفظاور اس کا تصور عربوں میں مجمدسے پہلے بھی پایاجا تا تھالیکن ذہنی وعملی توحید کا فقدان تھا۔

نماز اور روزه بھی دنیائے لئے کوئی نئی چیز نہ تھے کیونکہ صابئین دن میں سات وقت کی نماز

پڑھتے تھے اور سال میں ایک مہینے کے روزے رکھتے تھے لیکن طہارتِ نفس کے علاوہ ان کامقصور اپنے مخصوص معبودوں کی خوشنودی حاصل کرنا تھا۔ لہذار سول نے بیہ شرط لگادی کہ نمازیں پڑھو اور روزے بھی رکھولیکن خدا کے لئے۔ نماز کامقصد خدا کی عظمت کا اقرار اور اپنی فروتنی کا اظہار ہے علاوہ ازیں ایک دوسر امقصد مسلمانوں میں اخوت و مساوات کا احساس پیدا کرنا ہے۔ روز کی نمازیں محلے کے اجتماعات ہیں۔ جمعہ کی نماز کئی گئی محلوں کا اجتماع، عید کی نماز شہر اور جج مختلف شہروں اور ملکوں کے مسلمانوں کا اجتماع ہیں۔ رسول سے پہلے بھی جج ہوا کرتا تھالیکن مرداور عورت برہند ہو کرخانہ کعبہ کا طواف کیا کرتے تھے، لیکن رسول اگرم نے اسے بھی منع کر دیا اور عبادات کے سلسلہ میں جو مشرکانہ حرکتیں ہوا کرتی تھیں ان کو بھی دور کردیا۔

قر آن نے خدا کی وحدت کے ساتھ نوعِ انسان کی وحدت پر بھ<mark>ی زور دیا۔"رب العالمین"</mark> کے فقرے سے ظاہر ہو تاہے کہ خداد نیا کی ساری قوموں کی یکساں نگہداش<mark>ت کر</mark> تاہے۔سب اقوام کاخداہے، ہرایک سے یکساں پیش آتاہے۔

#### اسم ذات

خدافارسی زبان کالفظہ، جسے "خود آ" کا مخفف سمجھاجا تاہے۔ یعنی وہ ہستی جو خود سے وجود میں آئی ہو۔ لیکن معنوی اعتبار سے اس نام میں یہ نقص ہے کہ خدا کی ذات ہمیشہ سے موجود ہے اور ہمیشہ موجود رہے گی۔ لہٰذا اس کے عدم سے وجود میں آنے کا سوال نہیں پیدا ہو تا۔ غالباً یہ لفظ ٹیوٹائی زبان کے ان الفاظ سے تعلق رکھتا ہے جن میں سے ایک لفظ انگریزی کا "گاڈ" (God) ہے اوریہی گاڈ، خدا ہوگیا۔

عربی میں خدا کا خاص نام اللہ ہے، جو مخفف ہے الوالہ کا۔"ال" حرفِ شخصیص ہے۔ لفظ الہ جو اسم نکرہ ہے معبود کے معنی میں کل سامی زبانوں میں پایاجا تا ہے۔

عراق کی سامی زبان میں خداکانام ایل تھا۔ چنانچہ مشہور شہر بابل کانام مخفف ہے بابِ ایل کا، جس کے معلیٰ ہوئے "خداکا دروازہ"۔ آرا می زبان میں خداکو ایل کہتے تھے۔ کنعانی میں بھی یہی لفظ تھا۔ عبر انی میں ایلوہ ہے جس کی جمع ایلوہم آتی ہے۔ یہی آشوری زبان میں اللہ تھا۔ اللہ کی پرانی صورت یعنی ایل فرشتوں کے ناموں کا آخر جز بھی ہے، جیسے جبر ئیل، میکائیل، عزرائیل، اسر افیل وغیرہ اور ایمانویل ایسے انگریزی ناموں کا بھی لاحقہ ہے۔ یہی نہیں پنڈت سندر لال کھتے ہیں ۔

نگلی 184 خلا نمبر

"رگ وید میں ایشور کے ناموں میں سے ایک نام الآہے جو سنسکرت میں اِل وہاتو سے نکلاہے جس کے معنیٰ ہیں پوجا کرنا۔ رگ وید میں ایک پوراسوکت الا سکے نام پر ہے۔" (گیتاور قرآن، صفحات ۱۰-۹)

#### اسمائے صفات

لفظ الله خدا کا اسم ذات ہے، جس کے تحت اس کے جملہ صفات آتے ہیں۔ قر آن میں متعدد جگہوں پر (۱۸۰:۷،۱۱۰) خدا کے نہایت خوبصورت ناموں "الاساء الحنیٰ" کا حوالہ دیا گیا ہے۔ بعض مشہور اساء حسنی یہ ہیں:

الهادي بدايت كرنے والا الحسيب حساب كرنے والا ایک الواحد قهر كرنے والا القهار الرشيد راهراست د كھانے والا ایک الاحد الحق جبر کرنے والا الغني باطل كاضد الجيار بے نیاز الفيد دائم المنتقم انتقام لينے والا ياك القدوس روشى الباقى باقىرىخوالا المبدى ابتداءكرفيوالا النور الحي العليم الوارث صاحب ميراث زنده حاننے والا الحكيم پیدا کرنے والا الخالق قائم القيوم دانا الخبير واقف بنانےوالا الباري موجو دبالذات الواجد السميع صورت گر المصور المهيمن سننے والا تگهبان البقير د تکھنے والا يالنے والا البادي ظاہر الربّ الرحملن نگهبان الرقيب رزق دینے والا الرزاق مهربان العظيم گو اه الشهيد عظمت والا الرحيم بهت مهربان العزيز الاول بخشنه والا غالب ببهلا الغفار العلى الغفور آخري بلندوبرتر بخشنروالا الآخر در گزر کرنے والا العفو كطلاهوا المتعال بلندوعالي الظاهر

| خلانمبر                                            |        | 185                   |         |                      | نگار   |
|----------------------------------------------------|--------|-----------------------|---------|----------------------|--------|
| اندرونی                                            | الباطن | 12.                   | الكبير  | بهت بخشنے والا       | الوہاب |
| لطف کرنے والا                                      | اللطيف | 12.                   | المتكبر | بردبار               | الحليم |
| مضبوط                                              | المتين | بزرگ                  | الماجد  | صبر کرنے والا        | الصبور |
| اقدام كرنے والا                                    | المقدم | بزرگ                  | المجيد  | توبہ قبول کرنے والا  | التواب |
| ہر چیز کواسکی جگہ رکھنے والا                       | المؤخر | لا ئقِ حمد            | الحميد  | دعا قبول کرنے والا   | المجيب |
| نفع پہنچانے والا                                   | النافع | عظمت والا             | الجليل  | بهتر جزادينے والا    | الشكور |
| ضر ریہنچانے والا                                   | الضارّ | طاقت ور               | القوى   | كرم كرنے والا        | الكريم |
| عزت دینے والا                                      | المعز  | قدرت والا             | القادر  | برر امهر بان         | الرؤف  |
| ذلیل کرنے والا                                     | المذل  | صاحبِاقتدار           | المقتدر | محبت كرنے والا       | الودود |
| بلند کرنے والا                                     | الرافع | حاكم                  | الوالى  | دوست                 | الولى  |
| ینچے کرنے والا                                     | الخافض | بادشاه                | الملك   | محسن                 | البرّ  |
| فراخ كرنے والا                                     | الباسط | كادساذ                | الو کیل | حفاظت كرنے والا      | الحفيظ |
| گرفت کرنے والا                                     | القابض | منصف                  | الفتاح  | سلامتی عطا کرنے والا | السلام |
| عطا کرنے والا                                      | المعطى | انصاف كرنے والا       | العدل   | امن دینے والا        | المؤمن |
| رو كنے والا                                        | المانع | حاذق                  | المعيد  | وسیع کرنے والا       | الواسع |
| زنده کرنے والا                                     | المحى  | دوباره زنده کرنے والا | الباعث  | نعمتيں عطا كرنے والا | المنعم |
| مار نے والا                                        | المميت | جمع کرنے والا         | الجامع  | روزی رسال            | المقيت |
|                                                    |        | شار کرنے والا         | المحصى  | غنی کرنے والا        | المغنى |
| ذوالجلال والاكرام صاحب جلال اوربزرگی عطا كرنے والا |        |                       |         |                      |        |

## فلسفهٔ اسلام

اسلامی فلسفہ کا اصل ماخذ یونان ہے۔ جب مسلمانوں نے شام، مصر، عراق اور عجم کوفتے کیاتووہ یونانی فلسفہ سے واقف ہوئے کیو نکہ سکندر کی فتح کے بعد ان ممالک میں یونانی علوم و فنون کا بہت چرچا ہو گیاتھا۔ خلیفہ ابو جعفر منصور (۵۴۷ء۔ ۵۷۷ء) کے زمانہ سے یونانی ادب کے ترجمہ کی ابتد اہوتی ہے اور یہ سلسلہ خلیفہ ہارون رشید (۲۸۷ء۔ ۹۰۹) مامون رشید (۱۳۸ء۔ ۸۳۳۹ء) اور المعتصم (۲۸۳۵ء۔ ۲۸۴۲ء) کے عہد تک اور اس کے بعد بھی صدیوں تک جاری رہا۔ حکماء یونان میں افلاطون اور ارسطوکی طرف بہت زیادہ توجہ کی گئی، جن پر ابونصر فارانی (۲۷۸ء۔ ۹۵۰ء) اور ابن سینا (۹۸۰ء۔ ۱۹۷۰ء) عربت کام کیا۔ مغرب (اسپین) میں ابن طفیل (متوفی ۱۱۸۵ء) اور ابن رشد (۲۲۱ء۔ ۱۹۵۸ء) نے بہت کام کیا۔ مغرب (اسپین) میں ابن طفیل (متوفی ۱۱۸۵ء) اور ابن رشد (۲۲۱ء۔ ۱۹۸۹ء) نے بہت کام کیا۔

بعض مشہور فلاسفهٔ ا<mark>سلام پیر تھے:</mark>

ابویعقوب این اسلی الکندی (متوفی ۱۷۰۱ء) مسلمانوں میں پہلا شخص تھا جو فلسفی کے نام سے مشہور ہوا۔ وہ فیثاغورث، ستر اط، افلاطون اور ارسطو کی تعلیمات سے کافی متاثر تھا اور اس نے مشہور ہوا۔ وہ فیثاغورث، ستر اط، افلاطون اور ارسطو کی تعلیمات سے کافی متاثر تھا اور ایا ہے۔ ایکن تصانیف میں زیادہ تر ارسطو کی پیروی کی ہے۔ اس نے خدا کی وحدت اور عدل پر زور دیا ہے۔ کندی کے نزدیک و نیا خدائے تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی ہے۔ لیکن میہ سلسلۂ آفرینش، خدا اور عالم کے در میان بہت سے در میانی واسطے پائے جاتے ہیں۔ ہر اعلیٰ چیز اپنے سے اد نی چیز کی علت ہے لیکن کوئی معلول اس چیز پر اثر نہیں ڈال سکتا جو سلسلۂ وجو دمیں اس سے بالاتر ہے۔ مادہ عقل کے تحت ہے اور اسے وہی شکل اختیار کرنا پڑتی ہے جو عقل چاہتی ہے۔ در اصل عقل ہی قوتِ فاعلہ کی حامل ہے اور ربانی عقل اور مادی جسم کے در میان روح کا در جہے۔ ا

ابو نصر فارانی (۸۷۲ء۔ ۹۵۰ء) مسلمانوں میں افلاطونیتِ جدیدہ کا امام تھا۔ جس کا آغاز اکندی نے کیاتھا۔ اور جسے بعد کو بو علی سینانے ترقی دی اس کار جمان مذہب کی طرف تھااور اس نے ملحدانہ خیالات سے بیزاری کا اظہار کیا۔ فارانی کا نظام مدلل روحانیت یازیادہ صحیح لفظ میں عقلیت پر

ا- تاريخُ فلسفه اسلام مصنف: ث.ج. در بوتر مترجمه دُاكرُ عابد حسين صفحات ۷۲-۷۳-۵۵

قائم ہے۔ وہ صفائے قلب کو تمام فلسفیانہ غور و فکر کی بنیاد سمجھتا تھا۔ فلسفہ اس کے نزدیک حقیقتِ اشیاء کاعلم ہے۔ جسے حاصل کر کے انسان خداسے مشابہ ہو جاتا ہے ''عقلِ انسانی کا مقصد اور اس کی سعادت یہ ہے کہ پہلے عقل کا ئنات میں اور پھر ذاتِ خداوندی میں جذب ہو جائے ''۔ فارانی کے نزدیک خداواجب الوجود ہے۔ علت سے بری، قدیم، غیر متغیر، عقلِ مطلق اور خیرِ محض، خود ہی عالم اور خود ہی معلوم ہے ''۔

ابن سینا (۹۸۰ء ۱۰۳۷ء) نے اپنے فلسفہ کی بنیاد فارانی کی تعلیم پر رکھی تھی۔ اس کے فلسفہ کا بنیادی اصول ہیہ ہے کہ خداواجب الوجو دہے۔وہ تمام کا نئات کی تخلیق کاعلت العلل ہے اور اسی سے چشمۂ وجو د جاری ہے۔ اس کئے کا نئات بھی قدیم ہے۔وہ اس بات کا بھی قائل تھا کہ قانونِ قدرت تمام نظامِ عالم پر حاوی ہے اور اس میں تغیر و تبدل ممکن نہیں۔ قرآنی تصور کیف مایشاء کا ہے لیمن خداجو چاہے کر سکتا ہے لیکن ابن سینا اس کا قائل نہ تھا ہ۔

ابنِ مِسكونیه (متوفی ۱۰۴۰ء) نے اپنی تصنیف الفوز الاصغر 'میں تین اہم مسائل سے بحث کی ہے۔ اور اس کے ہے۔ اور اس کے اوصاف (۲) نفس کا وجود مرنے کے بعد (۳) نبوت اور اس کے متعلقات وحی و الہام وغیرہ اور ان کو فلسفیانہ طریقہ پر ثابت کیا ہے '۔ دوسرے مشہور فلسفی ابنِ طفیل اور ابنِ رشدو غیرہ جن کاذکر آئے گا۔

#### معتزليه

اعتزال دراصل ایرانی تحریک تھی جس کابانی واص<mark>ل ابنِ عطا (۱۹۹</mark>ء۔ ۷۹۷ء) مانا جاتا ہے۔ پیر شخص ایرانی تھااور مشہور متکلم خواجہ حسن بصری <sup>۸</sup>کاشا گر د۔ معتزلہ میں بھی وہ اس فرقہ کابانی تھا جو واصلیہ کہلا تاہے۔ اس کے خاص عقائد یہ تھے(۱) نفی صفات یعنی خدا کی صفات عین ذات ہیں ( ۲) مسئلہ قدر یعنی انسان خود اینے افعال کا ذمہ دار ہے۔ <sup>9</sup>

٢-اليضاً ـ صفحه 2٩

۳-صفحات: ۸۹-۸۹

۴- علامه هندی فلسفة الاسلام جلد اول، صفحِه ۲۴

۵- نگار سال نامه ۵۵ء صفحه '۷۲، تفصیل کیلئے مولوی ظفر علی خان کی کتاب "فلسفهٔ ابن سینا" ملاحظه ہو۔ ۷-ار دومیں اس کتاب کاتر جمہ ہو چکاہے ملاحظہ ہوسلسلۂ المجمن ترقئ ار دونمبر ۲، القول الا ظهر ترجمہ الفوز الاصغر متر جمہ مولا ناحکیم

منجم الروريين المن ماجية الرويية الروية المنجم الروية المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة ا منطقة المنطقة المنطقة

۷- مولاناعبدانسلام ندوی "حکمائے اسلام" حصد اول صفحه ۲۳۸

٨- وْاكْرُ اقبالْ فلسفه عْجِم مَرْجمه مير حسن الدين حيدرآ بادد كن صفحات ٥٠- ٥١

<sup>9-</sup>سال نَامْهِ" نگار "۵۵ء، صَفحه ۱۴۰،ایضاصْفحه ۱۰۱

اگرچه معتزله کوئی مذہبی فرقه نه تھابلکه ایک دبستانِ خیال تھاجس میں سنی وشیعہ دونوں شامل تھے تاہم معتزله کاعقلی نظام سبسے زیادہ شیعوں میں مقبول ہوا۔ لیکن اپنی بے انتہا آزاد خیالی کی بنا

پراسے ابھرنے کاموقع نہ دیا گیا۔ اس فرقے کے دوسرے زبر دست نمائندے یہ تھے:

عمر بن عبیداللہ (199ء۔ ۲۹۱ء) یہ بھی خواجہ حسن بھری کے شاگر دیتے، واصل نے انہیں اپنے ساتھ ملالیا تھا۔ قدریہ عقیدہ رکھتے تھے۔ معتزلہ کی شاخ عمریہ انہی سے منسوب ہے۔ واصل کا گروہ بغداد سے اور عمر کا گروہ بھرہ سے تعلق رکھتا تھا۔'۔

ابوالہذیل (ولادت ۵۳-۷۵۲ء وفات ۵۰-۸۳۹ء یا ۲۱-۸۳۰ء) مامون کے استاد اور بھرہ کے علاءِ اعتزال کے پیشواء سے فرقہ ہذیلہ انہی کے نام سے منسوب ہے۔ اس کے خاص خاص عقائد یہ سے (۱) خداکا علم، اس کی قدرت، اس کا وجود عین ذات ہیں (۲) خداکے بعض ارادے ایسے ہیں جن کا کوئی محل نہیں جیسے خدا کا قول کُن" اور بعض ارادول کا محل ہے جیسے اوامر ونواہی (۳) خداکے مقدرات محدود ہیں۔ کسی چیز کو وجود میں لانا، فناکر نااور مارنا، اس کے دائرہ قدرت سے باہر ہے (۲) احکام شرع کے واجب ہونے سے پہلے عقل کے ذریعہ خدا کا پہچاننا واجب ہے (۵) خداکا ارادہ اور وہ چیز جس کاوہ ارادہ کرتا ہے دونوں ایک ہیں "۔

نظام (ولادت ا ۸۰۰ء وفات ۸۳۵ء اور ۸۴۵ء کے در میان) بھر ہیں نشوونما ہوا اور عمر کا آخری حصہ بغداد میں بسر کیا۔ ان کے خاص عقائدیہ تھے(۱) بدی اور گناہ خدا کی قدرت سے خارج ہیں(۲) احکام شرع کے وارد ہونے سے قبل دلائل عقل سے خدا کی معرفت حاصل کرنی چاہئے "۔

الجاحظ (متوفی ۸۲۵ء یا ۸۲۹ء) نظام کے شاگر دیتھ اور جماعت معتزلہ کے بڑے مقبول امام۔ ان کے مخصوص عقائدیہ سے (۱) کوئی ادی جسم معدوم نہیں ہو تا۔ (۲) خدا گناہوں کا ارادہ نہیں کر تا(۳) خداکی رؤیت ناممکن ہے۔ یہ مذہب اعتزال کے خاص فرقہ جاحظیہ کے بانی تھے "۔ الجبائی (متوفی ۹۱۵ء) اخیر وقت تک مسلک ِ اعتزال پر قائم رہے۔ وہ صفاتِ باری

اا- قر آن کی آیت ہے"جب وہ پچھ کرناچاہتا ہے تو بیر نہیں کہ اسے کرناپڑ تاہے بلکہ اسے کہتا ہے کہ ہوجا، پس ہوجاتا ہے کن کمیں پر ۲۰۱۱

۱۲-سال نامه" نگار "۵۵ء، صفحه ۷۹

۱۳-سال نامه" نگار "۵۵ء، صفحات ۱۱۸-۱۱۹

۱۴-صفحات ۸۵-۸۲

کوعین ِذات قرار دیتے تھے<sup>10</sup>۔

#### اشاعره

ابوالحن الاشعرى (۸۷۳ء-۹۳۳ء) الجبائی کے شاگر دہتھے لیکن بعد کو اپنے استاد سے منحرف ہو گئے اور اعتزال کے خلاف متعد در سائل لکھے ''۔ انہوں نے خدا کو جسمیت اور انسانیت سے بالاتر قرار دیا اور اسے قادرِ مطلق، فعّالِ مطلق اور عالم مطلق قرار دیا۔ حیات بعدِ ممات اور دیدارِالهی کی تائید کی۔

فقہ اکبر دوم جو سن ۱۰۰۰ء میں مرتب کی گئی تھی بیشتر اشعری کی تعلیمات پر ہنی ہے یہ ۲۹ مقالات پر مشتمل ہے جن میں سے اہم ترین کاخلاصہ سیہ ہے:

"الله خیر وشر کا حاکم مطلق ہے۔ وہ اپنی مخلوقات سے کسی طرح بھی مشابہ نہیں ہے۔ وہ ابد سے مع اپنی صفات کے موجود ہے۔ یہ صفتیں اس کے جوہر اور افعال سے متعلق ہیں۔ قر آن خدا کا کلام ہے اور غیر مخلوق ہے لیکن موسی اور دوسر ہے پیغیبروں کا کلام مخلوق ہے۔ جہاں پر قر آن میں خدانے موسی اور دوسر ہے پیغیبروں سے خطاب کیاہے توبیہ اس کا کلام ان کی نسبت سے ہم الفاظ اور حروف کے ذریعہ مافی الضمیر کا اظہار کرتے ہیں لیکن اللہ کو اس کی ضرورت نہیں۔ جہاں تک تشیبی عقائد کا تعلق اس کی صفات سے ہے، تشیبی عقائد کا تعلق اس کی صفات سے ہے،

<sup>10-</sup>صفح ۲۸

١٧- نگار سال نامه ٥٥ء صفحه ٨٦

<sup>∠</sup>ا- نگار سال نامه ۵۵ء صفحه ۱۱۲

جہم سے نہیں ہے۔ لوحِ محفوظ میں گزشتہ اور آئندہ ذمانہ کے واقعاتِ بیانیہ انداز میں لکھے ہیں بطور مقدر کے نہیں ہے۔ نوحِ محفوظ میں گزشتہ اور آئندہ ذمانہ کے واقعاتِ بیانیہ انداز میں لکھے ہیں بطور مقدر کے نہیں۔ خداان کو پیدا کر تاہے اور وہ اس کی مرضی سے سرز دہوتے ہیں بیہ ضروری نہیں کہ گناہ کامر تکب ہمیشہ کے لئے دوزخ میں ڈال دیاجائے۔ اللہ اسے معاف بھی کر سکتا ہے۔ رسول کی حمایت سے بھی گناہ معاف ہو سکتے ہیں۔ مومنین خدا کا بہشت میں جلوہ دیکھیں گے اور اپنے جسم کی آئکھوں سے اور اس وقت ان میں اور خالق کے در میان کوئی فاصلہ نہ ہوگا۔"

یہاں پر "خداکے کلام" کی وضاحت بھی ضروری معلوم ہوتی ہے۔ مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ آسان کاسب سے بلند مقام عرش ہے اس کے نیچے کرسی ہے، کرسی پر لوحِ محفوظ ہے جس پر گزشتہ وآئندہ زمانہ کے تمام حالات معقوش ہیں قرآن مجید بھی لوحِ محفوظ میں موجود ہے (سورۃ البروح کی آیات ۲۱-۲۲ میں اس کا ذکر ہے) اور ارضی قرآن اسی لوحِ محفوظ سے منقول ہے۔ معزلہ اسے مانے کے لئے تیار نہ سخے۔ ان کی جمت یہ تھی کہ اگر قرآن ابدی اور غیر مخلوق ہے تو پھر اسے دوسرا خدا ہونا چاہئے۔ حالا نکہ ایسا نہیں ہے۔ قرآن میں بعض مقامات پر موسیٰ (اور دوسرے پیغیبروں) سے خطاب کیا گیا ہے۔ اب یہ الفاظ کسے ابدی اور غیر مخلوق ہوسکتے ہیں جبکہ موسیٰ ایک خاص وقت میں پیدا ہوئے تھے <sup>۱</sup>ایہی وجہ تھی کہ معزلی حکماء نے اعلان کیا کہ قرآن حادث ہے اور جو اس سے میں پیدا ہوئے تھے <sup>۱</sup>ایہی وجہ تھی کہ معزلی حکماء نے اعلان کیا کہ قرآن حادث ہو گئے تھے لیکن ان کار کرتا اسے سربازار سزادی جاتی <sup>۱۱</sup>کیونکہ بعض مسلم حکمران معزلی خیال کے ہوگئے تھے لیکن اسلہ انکار کرتا اسے سربازار سزادی جاتی اور عوام معزلہ سے برگشتہ ہوگئے اور اسی ردِّ عمل کے سلسلہ اس معرفی فرقہ وجود میں آیا۔

اشراقئين \_\_urat\_e\_\_

اس فرقہ کے بانی شہاب الدین سہر ور دی (۱۱۵۳ء۔ ۱۱۹۱ء) تھے۔وہ فلسفہ میں ارسطواور ابنِ سیناکے متبع تھے، انہوں نے فلسفہ ، مذہب اور تصوف تینوں کو ملا کر ایک نیا نظریہ مذہب واخلاق کا پیش کیا جے حکمت ِانثر اق کہتے ہیں ''۔

دراصل وہ حکمائے ایران کے سخت معتقد تھے اور ان کے فلسفہ کو زندہ کرناچاہتے تھے۔ اپنی مشہور کتاب حکمۃ الاشر اق کے مختلف مقامات پر انہوں نے زر دشت وغیرہ کا نام نہایت ادب و

۱۸- نگار سالنامه صفحه ۱۲۹

١٩- تاريخ فلسفه اسلام صفحه ٣٥

<sup>•</sup> ۲- نگار سالنامه ۵۵ء ٔ صفحه ۹۸

احترام سے لیاہے اور ان کے فلسفیانہ نظریات کی تائید کی ہے یہی وجہ ہے کہ فقہانے ان پر کفرو الحاد کا فتو کا لگایا اور بعض سیاسی بدگمانیوں کی وجہ سے ۱۳ سال کی عمر میں سلطان صلاح الدین کے حکم سے یہ قتل کر دیئے گئے۔ بہر حال ان کے زمانہ میں ان کا فلسفہ بہت مقبول تھا اور ان کی کتاب (حکمة الاشراق) اس قدر مقبول ہوئی کہ اس کی متعدد شرحیں کھی گئیں ''۔

#### ملاحسده

فلسفیانہ غوروخوض نے مسلمانوں میں بڑی آزاد خیالی پیدا کر دی تھی۔ یہاں تک کہ اس آزاد روی نے نمایاں طور پر الحاد کی شکل اختیار کرلی اور و قَانُو قَا مُخْلَف حکمائے اسلام ملحد قرار دیئے گئے نیچے ان کامخضر ذکر کیاجا تاہے:

احمد بن حابث (تیسری صدی ہجری) مشہور معتزلی امام نظام کے شاگر دیتھے۔ یہ تناتخ کے قائل تھے۔ اور الوہیت مسیح کے مخالف، حیوانات میں بھی اولیاء وانبیاء کے پیدا ہونے کے معتقد سے رسول اللہ کی کثرت ازدواج پر معترض سے اور ابو ذر غفاری کو رسول اللہ سے زیادہ زاہد ومر تاض سجھتے تھے، انہیں عام طور پر ملحد خیال کیاجا تا ہے۔"

ابو بجررازی (۸۱۴ء۔ ۹۲۵ء) پاپنج چیزوں کو قدیم تسلیم کرتے تھے۔ (خالق، روح، مادہ، وقت اور فضا) کیونکہ خدا کے تصور کے ساتھ ان چیزوں کو قدیم تسلیم کرناضروری ہے تخلیق کے باب میں وہ اس بات کے قائل تھے کہ کائنات (جیولی مطلقہ) کی تخلیق سے قبل منتشر اجزاء لا تیجزی پائے جاتے ہیں اور انہی اجزاء سے بعد کوز مین، ہوا، پائی، آگ اور سیارے وجود میں آئے۔ افلا قیات میں وہ ترک دنیا کے قائل نہ تھے۔ مذہبیات میں انہوں نے معزلہ کی بھی مخالفت کی ہے اور غالی شیعوں کی بھی حالفت کی ہے تخارق الانبیاء" اور" نقد الادیان" ان کے مطالعہ سے معلوم ہو تاہے کہ (۱) ان کے نزدیک تمام انسان قطر تا بکساں وبر ابر ہیں (۲) انبیاء کسی خاص ذہنی یاروحانی برتری کے حامل نہیں تھے (۳) معجزے مگروفریب ہیں یا محصن قصے کہانیاں (۲) دنیا میں جنگ و فساد کا باعث صرف مذہب ہے (۵) عقل ومذہب میں نظابق ممکن نہیں (۲) انہامی کتابوں سے زیادہ انسانی خد مت افلاطون، ارسطو، عقل ومذہب میں نظابق ممکن نہیں (۲) انہامی کتابوں سے زیادہ انسانی خد مت افلاطون، ارسطو، اقلیدس اور بقراط نے کی ہے ۔۔

۲۱-مولاناعبدالسلام ندوی حکمائے اسلام، حصه اول صفحات ۲۹۰ ۱۳۹ ڈاکٹر اقبال فلسفه عجم صفحه ۱۲۰

۲۲- سالنامه نگار ۵۵ء صفحه ۸۰

۲۳- سالنامه نگار ۵۵ء صفحه ۹۵

ابن رشد (۱۱۲۱ء۔ ۱۱۹۸ء) اسپین کے سب سے بڑے فلسفی و حکیم تھے۔ الحاد کے الزام میں بہ جلاوطن کر دیئے گئے تھے لیکن پھر واپس بلا لئے گئے۔ جن مسائل میں ابن رشد پر طحد ہونے کا الزام لگایا گیاوہ کا نئات کی قدامت، بقاءروح اور حشر ونشر کے عقائد سے متعلق تھے۔ وہ مر وجہ عقائد اسلامی کے بالکل منکر نہ تھے لیکن وہ ان کو عقل و فلسفہ سے مطابق کرنا چاہتے تھے وہ کہتے تھے کہ قرآن میں اگر کوئی بیان ایسا نظر آتا ہے جو عقل کے خلاف ہے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ اس کا منہوم کچھ اور ہے جسے عقلی حیثیت سے سمجھنا چاہئے۔ علماءِ ظواہر انہی عقائد کی وجہ سے مخالف تھے اور طحد کہتے تھے"۔

ابن تیمیہ (۱۲۷۳ء۔۱۳۷۸ء) کے الحاد کے متعلق علماء کے در میان اختلاف ہے۔ ۱۲۹۹ء میں جب کہ وہ قاہرہ میں تھے۔ ان سے صفاتِ خداوندی کے متعلق استفسار کیا گیا۔ ان کے جواب سے شافعی علماء برہم ہو گئے اور پروفیسری کے عہدہ سے ہٹادیا۔ ۲۰۳۱ء میں الحاد کے الزام میں بمعہ اپنے دو بھائیوں کے نظر بند کر دیئے گئے۔ وہ خدا کی جسمیت کے قائل تھے۔ غزالی اور ابنِ عربی کے خالف تھے۔ صوفیہ کو بھی براسیجھتے تھے اور ابنِ سیناکے فلسفہ پر بھی اعتراض کرتے تھے ہوں۔

ابوحیان (چوتھی صدی ہجری) مشہور فقیہ، فیلسوف اور صوفی تھے۔ اپنے ملحد انہ خیالات کی وجہ سے بغداد سے نکال دیئے گئے۔ ابنِ راوندی اور ابوالعلا المعری کی طرح ان کا بھی زناد قد میں شار ہو تا تھا ''۔ شار ہو تا تھا ''۔

ابن الراوندى تيسرى صدى بجرى كالمجراعظم تھا۔ پہلے اس نے مذہب اعترال اختيار كياليكن جوانی بى ميں ملحداور دہريہ ہوگيا۔ اس نے تمام انبياء كى ترديد ميں كتابيں لكھيں اور قرآن كے مقابلہ ميں بھى ايك كتاب تصنيف كى۔ وہ كہتا تھا كہ انبياء انسانوں كويو نهى شعبدوں سے دھو كہ دياكرتے سے۔ كتاب الرافع ميں كہتا ہے "خدا كے پاس قتل وغارت كے علاوہ كوئى چارہ نہيں۔ جو ہميشہ ايك كينه پرور غضبناك دشمن كياكر تاہے ، پھر كتاب اور رسول جينج كى كيا حاجت تھى "۔ ايك جگه لكھتا ہے: "يہ خداكان عم ہے كہ وہ عالم الغيب ہے۔ چنانچہ قرآن ميں كہتا ہے كہ "وَمَا دَسْفُطُ مِن وَرَقَةٍ لِلَّا يَعْلَمُهَا " يعنى خدااس بے كو بھى جانتا ہے جو در خت سے ٹوٹ كر گرتا ہے۔ اسى طرح اس نے وغيرہ قد يم بيں۔ ان كابنانے والاكوئى نہيں ہے۔ "

۲۴-الصنأصفحه ۲۸-۲۹ ۲۵- سالنامه زگار ۵۵-صفحه ۲۴

۱۱۱ - عمالم مه نظار مانانو مور ۱۱۱ ۲۷ - صفح ۲۷

۲۷- مزید تفصیل کیلئے جناب عرشی کامضمون تیسری صدی ہجری کاملحه ِ اعظم مطبوعه ستمبر ۵۴ ملاحظه ہو۔

www.RealisticApproach.org

ابوالعلاء المعری (۹۷۳ء-۵۸ء) کو عام طور پر ملحد خیال کیاجا تاہے۔ لیکن وہ موحد تھے البتہ خدا کا تصور ان کے یہاں عام مر وجہ تصور سے علیحدہ تھا۔ وہ وحی اور الہام کے قائل نہ تھے۔ وہ مذہب کوخود انسانی ذہن و دماغ کی تخلیق سمجھتے تھے۔ وہ حشر و نشر اور بقاءِروح کے بھی معتقد نہ تھے۔ وہ نماز، روزہ سے زیادہ بلند کی اخلاق کے قائل تھے ''۔

### فلسفه كي ترديد

الغزالی (۵۸ • اء۔ ۱۱۱۱ء) اسلام کے نہایت مشہور مفکر و متکلم تھے۔ وہ ابتداء ہی سے ہر مسئلہ میں ذاتی غورو فکر سے کام لیتے تھے۔ عرصہ ت<mark>ک ف</mark>لسفہ کے مطالعہ میں منہمک رہے اور عقائد مذہبی سے منحرف ہو گئے۔ ہالآخر ج<mark>ب علوم ظاہری سے ان کی تشفی نہ ہو</mark> کی تو تصوف کی طرف مائل ہوئے اور پھر خدا، رسول، حشر و نشر تمام باتوں کے قائل ہو گئے <sup>19</sup>۔ ا<mark>س و</mark>قت جب کہ فلسفہ کے مقابلیہ میں مذہب کے یاؤں اکھڑے جارہے تھے۔ غزالی نے بڑا کام کی<mark>ا۔ انہو</mark>ں نے فلیفہ پر دو كتابين كلهين (1) مقاصد الفلاسفه (٢) تهافة الفلاسفه- بيه آخري كتاب فلسفه كي ترديد مين لكهي گئ اس کی وجۂ تصنیف کے متعلق امام موصوف دیبا<mark>جیہ میں فرماتے ہ</mark>یں کہ مذہب <mark>اسلام</mark> سے مسلمانوں کے برگشتہ ہونے کاسب اک<mark>ابر فلاسفہ، سقر اط، بقر اط، افلاطون اور ارسطووغیر ہ کے نام ہیں جو نکہ یہ</mark> لوگ مذہب کے منکر تھے لہذا ا<mark>ن</mark> کے متبعین نے بھی تقلیداً لا مذہبیت اختیار کی لیکن خود فلسفیوں کا مذہب بھی یقینی نہیں بلکہ نطنی تھا۔ وہ ایک دو<mark>سرے کی تر دید کرتے ہیں حتی ک</mark>ہ ارسطواینے استاد افلاطون کے اقوال کو بھی رد کر دیتاہے لیکن اگر ان کے ا<mark>صول الہات مثل</mark> ریاضی ومنطق کے صحیح ہوتے تواس قدر اختلاف آراء نہ ہو تا۔ اس پر متر جمین نے تر جموں میں جو تحریفیں کی ہیں وہ متضاد ہیں لہذا فلاسفہ قدیم کی غلطیوں کے اظہار اور ان کے رد ؓ کرنے کے لئے یہ کتاب لکھی گئی ہے۔غزالی نے اپنی کتاب میں مختلف مقامات پر اس امر کا اظہار کیا ہے کہ اس کتاب کا مقصد فلسفیوں کے مذہب کی تر دید ہے نہ کہ مدافعت اور یہ مقصد پورا ہو چکا ہے۔ اس کتاب نے مسلمانوں کے خیالات کو بہت متاثر کیا بلکہ سچ تو یہ ہے کہ اس کی وجہ سے مشرق میں فلسفہ بری طرح مجروح ہوا لیکن امام صاحب کی وفات کے ایک صدی بعد ابن رشد نے ''تہافۃ الفلاسفہ'' کی تر دید میں ایک مستقل كتّاب " تهافة تهافة الفلاسفة " كلهى اور اس طرح فلسفه كااحياء ثانيه كبا- "

۲۸- سالنامه نگار ۵۵ء صفحه ۷۸

**٢٩- صفحہ ۷**٠٠

<sup>•</sup> ٣- مولاناعبدالسلام ندوى حكمائے اسلام حصه اول صفحات ١٦/٨-٨١٨

## نقل اور عقل کی کشکش

مسلمانوں کی اکثریت، علاء ظواہر اور اہل حدیث کاخیال ہے کہ مذہب کے معاملہ میں عقل کو د خل دینے کی ضرورت نہیں۔ قرآن و حدیث میں تاویل کرنے کی بجائے ظاہری معنی کو سامنے ر کھناچاہئے اور اس پر آنکھ بند کر کے عمل کرناچاہئے۔عموماًلوگ خدا کے شخصی تصور کے حامل ہیں ، یعنی خدا کی ذات کو انسانی صورت وصفات سے متصف مانا حاتا ہے۔ عقلیت پیندوں نے اس پر احتجاج کیاہے۔ انہوں نے عقل کی رہنمائی میں قر آن و حدیث کو سمجھنے کی کوشش کی۔ معتزلہ نے خصوصاً مذہب کی بنیاد عقل پر رکھناچاہی۔ فلسفہ اور منطق کو مشعل ہدایت بناکر انہوں نے خدا کی ذات وصفات پر غور کیا۔ وہ وحدتِ الهی کے ماننے والے تھے لیک<mark>ن خدا کی ذات کو صفات سے بری</mark> سمجھتے تھے۔ان کی صرف ایک ہی صفت ہو سکتی ہے یعنی ابدیت۔ان کا کہنا تھا کہ قر آن میں خدا کے لئے جو نام استعمال کئے گئے ہیں اور ان سے جن صفات کا اظہار ہو تاہے اگر <mark>خدا کو ان جملہ صفات کا</mark> حامل مانا جائے تواس سے خدا کی وحدت فٹاہو جائے گی اور اس میں کثرت کااجتما<mark>ع مان</mark>نا پڑے گا۔وہ ہر قسم کے تشبیہ واستعارہ سے <mark>گریز کرتے تھے۔ اور چونکہ قرآن میں خداکے ہاتھوں</mark>، آنکھوں، اور چیرے کاذ کرہے۔اور عر<mark>ش پر قرار پکڑنے کاحوالہ ہے اس لئے ان امور کی عقلی توج</mark>یہ کرتے تھے۔ ان کے خیالات عوام کے خیالات سے قطعاً مختلف تھے۔انہوں نے تنزید (یاک کرنا) اور تخالف( مخالف کرنا) کے اصول کوا<mark>س قدر بر</mark>تا کہ خدا محض ایک ایساوجو <mark>درہ گیا جس کی تعریف ہی نہیں کی</mark> جاسکتی۔ مثلاً خدا کا ایک نام علیم (جانے والا) ہے اب ہمیں یہ <mark>سوچنا پڑتا</mark> ہے کہ اسے کس چیز کا علم حاصل ہے۔وہ چیز اس کے اندر ہے پاباہر ہے پہلی صورت میں اس کی ذات میں دوئی پیداہو جاتی ہے اور دوسری صورت میں اس کاعلم کامل نہیں ہو سکتا۔ فارانی نے اس تھی کو بوں سلجھانا چاہا کہ خدا خود ہی تخیل ہے، خود ہی عملِ تخیل اور خود ہی موضوع تخیل۔عقل، عاقل، معقول تینوں ہی اللہ ہیں لیکن پیرمسلد خاطر خواہ نہ سلجھااور سچ توبیہ ہے کہ پیرمسائل مجھی حل ہونے کے نہیں۔لہذا جن حکماءنے یہ کہاہے کہ "خدا کی تعریف نہیں کی جاسکتی" بالکل ٹھیک کہاہے۔ ہم نے اوپر تنزیبہ اور تخالف کے اصول کاذکر کیاہے۔ضروری معلوم ہو تاہے کہ اس کی بھی تشر ہے کر دی جائے۔ تنزیبہ کے معنی ہیں یاک کرنایعنی اللہ کی ذات ہے انسانی صورت وصفات کو علیحدہ کرنا اور تخالف کے بھی يهى معنى بين كمة " مر خيال جوتمهارے دماغ مين آتا ہے فانى ہے اور الله اس سے مختلف ہے (كل ما خطر ببالک فاللہ بخلاف ذالک) ان دواصولوں کے برتنے سے معلوم ہو تاہے کہ خداکے www.RealisticApproach.org

ناموں سے اس کی ذات کا کوئی صحیح مخیل نہیں قائم کیا جاسکتا۔ اس کی فطرت ہمیشہ راز سربستہ رہے گی بایں ہمہ حکمائے اسلام کی اکثریت فلسفہ واجب الوجود کی قائل رہی ہے یعنی خدا اپنے وجود میں غیر کا محتاج نہیں۔ جسم وجسمانیت سے معرّا ہے اور جب بیہ ثابت ہے کہ خدا کا جسم نہیں تو یہ بھی ثابت ہے کہ خدا کا جسم نہیں تو یہ بھی ثابت ہے کہ خدا کے لئے آلات، ادراک، حواس ظاہر کی و باطنی جیسے قوتِ لامسہ و ذا نقہ ووہم و خابل اور افعال کے لئے آلات، ادراک، حواس ظاہر کی و باطنی جیسے قوتِ لامسہ و ذا نقہ ووہم و خیال اور افعال کے لئے اعضاء جو ارح نہیں ہیں وہ غیر مادی اور غیر متغیر ہے۔ متاثر ہونا اور منفعل ہونا اس کے لئے محال ہے اور اس کا حلول کسی شے میں ناممکن ہے وہ نقائص سے پاک اور جملہ کمالات سے متصف ہے اس کی صفات غین ذات ہیں۔

#### مسئله جب رواختبار

خدا کی ذات وصفات کے بعد دوسر اسکلہ جس پر علاء اسلام نے سب سے زیادہ بحث و مباحثہ
کیا ہے مسکلہ جر واختیار ہے بعنی انسان اپنے افعال میں مختار ہے یا مجبور، وہ جو جی چاہے کر سکتا یاسب
کچھ منجانب اللہ ہو تا ہے۔ قرآن کی آیت ہے:۔ جس کو اللہ راہ دکھاد ہے وہی راہ پانے والے ہیں اور
جس کو گمر اہ کرے وہ خسارہ میں رہنے والے ہیں (۱۷۵) قرآن میں متعدد مقامات پر خدا کا
انسانوں کے دلوں، کانوں اور آئھوں پر مہر کرنے کاذکر ہے (۱۵۵، ۲۰، ۱۵۰، ۲۰، ۲۰، ۱۸۰، ۱۲۰، ۱۸۰، ۱۲۰، ۱۸۰، ۱۲۰، ۱۸۰ اندا، ۱۸۰ اندان مجبور محض ہے۔ ایک دوسری آیت سے بھی انسان کا مجبور ہونا ثابت ہو تا ہے "کہو کہ ہمیں بھی فقصان نہیں پہنچ سکتا، بجراس کے جو اللہ تعالی نے ہمارے کئے لکھ دیا ہے۔ (۱۵:۹) ایک حدیث سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔

"اگرسب بندے مل کر کوشش کریں کہ تم کو کوئی ذرہ برابر ایسا نفعی پہنچادیں جو تمہارے لئے خدانے مقرر نہیں کیا تو وہ نہیں پہنچاسکیں گے اور اگر سب مل کر تم کو کوئی ایسانقصان پہنچانا چاہیں جس کا ارادہ خدانے نہیں کیا تو وہ ہر گزنہیں پہنچاسکیں گے" (تہذی شریف)"

اشعری (متونی ۹۳۵ء) لکھتاہے کہ "ہمارابیہ اعتقادہے کہ روئے زمین پر خیر وشر میں کوئی شے الی نہیں ہے جو خدائے تعالیٰ کے ارادے کے بغیر واقع ہو سکے۔سب پچھ اس کے ارادے سے ہور ہاہے خداکے منشاء کے خلاف کوئی شخص پچھ نہیں کر سکتا۔خداکے سوااور کوئی خالق نہیں

٣١-منقول از "اسلامي توحيد" مولفه مولانامنظور نعماني صفحه ١١

ہے اور تمام افعال انسانی اس کے پید اکئے ہوئے ہیں جیسا کہ اس آیت شریف سے ظاہر ہو تاہے ''خدانے تمہیں اور تمہارے اعمال کو پیدا کیاہے''''۔اشعری کے نز دیک قتل کا فاعل بندہ نہیں بلکہ خدا ہے اور بندہ محض محلِ ظہور ہے۔ امام فخر الدین رازی فرماتے ہیں کہ "انسان صورتِ مخاريس مجور ہے۔" (الانسان مجبور فی مختار) شرح فقر اکبر صفحہ ۵ میں ہے کہ"اں پر اتفاق ہے کہ سب کچھ خدا ہی کی طرف منسوب کیا حاوے۔ کیونکہ تمام کائنات خدا کے ارادے سے ہے۔ بعض نے تفصیل سے منع کیاہے اور کہاہے کہ برعایت ادب بیہ نہ کہا جائے کہ "خدا كفر، ظلم اور فسق كا بھى ارادہ كرتاہے\_" ابو محمد ہشام بن الحكم " (دوسرى صدى ہجرى) جبر یہ عقیدہ رکھتے تھے، غالبًا اس لئے کہ ابتداء میں انہوں نے جہ<mark>م بن صفوان سے تعلیم حاصل کی</mark> تھی <sup>۲۳</sup>جو توحید کی آڑلے کر جبر کے قائل ہو گئے تھے (کیونکہ ان ک<mark>ے نزدی</mark>ک فاعلیت خداہی میں منحصر ہے) اسی طرح عمر خیام بھی جبر یہ نظر یہ کے موید تھے <sup>۳۵</sup> فلسف<mark>ز ج</mark>بر پر سب سے بڑا اعتراض یہ وار دہو تاہے کہ سب کچھ من حان<mark>ب اللہ ہو تاہے اور انسان افعال کے</mark> کرنے میں آزاد نہیں تو پھر وہ بے قصور ہے <mark>اور یہ خداکے انصا<mark>ف سے بعید ہے</mark> کہ وہ بے <mark>قصور کو س</mark>ز ادے۔اس</mark> لئے بعض علاء نے انسان <mark>کے خود مختار ہونے کی تعلیم دی۔ایک فرقہ جو تاریخ میں</mark> قدریہ کے نام سے مشہور ہواانسان کے بااختی<mark>ار ہونے کا قائل تھامعبر جہنی مسّلہ قدر کاموجد تھ</mark>ا۔غیلان دمشقی (پہلی صدی ہجری) اور خواجہ حسن بھری نے اس نظریہ ک<mark>ی شدو مدسے اشا</mark>عت کی اور مذہب اعتز ال کی تاریخٰ اسی وقت سے شر وع ہوئی <sup>۳۷</sup> (بع**ر میں قدر <sub>یہ</sub> فرقہ معتزلہ** میں ضم ہو گیا) معتزلہ گروہ یہ کہتا تھا کہ انسان خیر وشر کے انتخاب <mark>میں قطعاً آزاد ہے اور اس انتخاب کے بعد کام کرنے</mark> میں ہر طرح سے مختار ہے۔<sup>24</sup>

معتزلی امام واصل بن عطاء ( ۱۹۹ ء ۷۹۷ء) مسئلہ قدر کے قائل منے یعنی انسان خود اپنے

افعال کاذمہ دار ہے۔ ۳۸

mr - حقائق الاسلام جلد اول صفحه mm mr - علامه بهندي، فلسفة الاسلام، جلد اول، صفحات ٥٠-۵١

۳۴-- سالنامه نگار ۵۵ء صفحه ۱۲۰

۲۰- سمالنامه نکار ۵۵ء مسلحه ۱۴۰ ۲۰۰۵ – فلسفة الاسلام جلد اول صفحه ۵۰

یه ۱۰۷۰ سندراه مع ۱۰۹۱ صفحه ۱۰۷

۳۱--سالنامه نکار ۵۵ء، تنتخه ۲۰۰

<sup>2 –</sup> حقائق الاسلام جلداول صفحه ۳۳

۳۸--سالنامه نگار ۵۵ء صفحه ۱۲۰

ابوعثان عمر بن عبید (۱۹۹۹ء - ۲۱۵ء) بھی واصل کی طرح قدریہ تھے۔ ایک شخص نے اس مسلہ پر ان سے بحث کی۔ انہوں نے کہا کہ خدا نے قضاو قدر کے بارے میں جو پچھ کہا ہے وہ مسلمانوں کی تسلی واطمینان کے لئے کافی ہے۔ خداکاار شادہ نورَدِی کَ لَدَسْتَلَقُهُمْ أَجْمَعِینَ ﴿ عَمَّا مسلمانوں کی تسلی واطمینان کے لئے کافی ہے۔ خداکاار شادہ نورہ کرتے تھے۔ یہ نہیں فرمایا کہ " ہم نے کائوا یَعْمَلُونَ ﴿ یعْنَ ہِم ان کاموں کا سوال کریں گے جو وہ کرتے تھے۔ یہ نہیں فرمایا کہ" ہم نے جو پچھ ان کے مقدر میں لکھ دیا تھا" اس سے انسان کا اپنے افعال میں خود مختار ہونا ظاہر ہے ؟" یقیناً یہ آیت فلسفہ قدر کی تائید میں ہیں۔ علمائے مغرب نے است تسناد فی القر آن "کہا ہے۔ اور اس کی طرف خصوصیت سے اشارہ کیا ہے (ملاحظہ ہو" انسائیکلوپیڈیا آف اسلام" مقالہ" اللہ"

Jurat-e-Tehqiq

## تصوّفب اسلام

خدا کو جاننے کے لئے انسان نے دوراست ختیار کئے۔ ایک کا تعلق دل سے ہے اور دوسرے کا دماغ سے۔ جب دماغ تھک گیاتو دل سے کام لیا اور جب دل نے ساتھ نہ دیاتو دماغ سے۔ یہاں تک کہ دل و دماغ کی یہ جنگ خدا کے بارے میں اب تک جاری ہے۔ دماغ یا عقل سے کام لینے والوں نے فلفہ و حکمت کے ذریعہ خدا کی حقیقت معلوم کرناچاہی اور جب پچھ سمجھ میں نہ آیا تو وہ طحہ و منکر ہو گئے۔ دل والوں نے صرف جذبات سے کام لیا اور وہ بھی آخر کار ما عرفناك کی حدسے آگے نہ بڑھ سكے اور صوفیہ کا تعلق اسی جماعت سے ہے اس خیال کے لوگ مختلف تو موں میں پیدا ہوئے بیں۔ ہندوستان میں یہی فلفہ ویدانت کہلائی۔ یونان وروم میں باطنیت (Mysticism) کے نام سے مشہور ہوئی اور اسلام میں تصوف کے نام سے۔

صوفی: لفظ صوفی کے ماخذ کے باب میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے:

- (۱) بعض اسے صفاسے مشتق مانتے ہیں کیونکہ صوفیوں کے لئے صفائے قلب ضروری چیز ہے، لیکن یہ صحیح نہیں کیونکہ اس صورت میں وہ صفوی ہو تانہ صوفی۔
- (۲) بعض صف سے استخراج کرتے ہیں کیونکہ خداس<mark>ے تعلق رکھنے والوں</mark> میں وہ پہلی صف میں آتے ہیں لیکن اس صورت میں اسے صفّی ہوناچاہئے۔
- (۳) بعض اس کا تعلق صفّہ سے ظاہر کرتے ہیں۔ اہل صفّہ ، رسول کے زمانہ میں صحابہ کی ایک جماعت تھی جو تارک الد نیاہو کر مسجدِ نبوی کے ایک گوشہ میں عبادت وریاضت میں مصروف رہتی تھی لیکن اگر یہ لفظ صفہ سے ماخوذ ہو تا، تواسے صفی ہوناچاہئے تھا۔
- (۷) بعض کے نزدیک لفظ صوفی یونانی لفظ سوف سے لیا گیاہے جس کے معنی حکمت کے ہیں اور ایرانیوں نے سوف کوصافہ سے بدل دیا۔
- (۵) آخری رائے یہ کہ لفظ صوفی صوف سے نکا ہے جس کے معنی "اون" کے ہیں گویا صوفی کے معنی ہوئے" پشمینہ پوش" یہ آخری نام "پشمینہ پوش" فارسی زبان میں تارک الدنیا فقیروں کا لقب تھا۔ کیونکہ شروع میں بیلوگ مثل عیسائی را ہموں کے بے رنگے ہوئے موٹے اون کالباس

پہنا کرتے تھے۔ اس رائے کو سب سے پہلے ابو النصر السراج (متوفی ۳۷۸ھ) نے اپنی دیمتا کرتے تھے۔ اس رائے کو سب سے زیادہ مقبولیت حاصل ہوئی۔ امام قشیری کی تحقیقات کے مطابق یہ لفظ دوسری صدی ہجری کے اواخر (۸۱۵ء) میں وجو دمیں آیا۔

### تصون كاماخنه

فان کر بمر اور ڈوزی نے ایرانی تصوف کا ماخذ ہندی ویدانت کو ظاہر کیا ہے اور نکلسن نے نو فلاطونیت کو، ہراؤن نے اسے سامی مذہب کے خلاف آریائی رقیمل قرار دیا ہے ہر خلاف اس کے علائے اسلام کا یہ کہنا ہے کہ قر آن و حدیث میں صوفیانہ نظریہ کی طرف اشارات موجود تھے جو عربوں کی خالص عملی ذہانت کی وجہ سے نشوو نمایا کر بارآ ور نہ ہوسکے لیکن جب ان کو ممالک غیر میں موزوں حالات میسر آگئے تو وہ ایک حداگانہ نظریہ کی صورت میں ظاہر ہوئے۔ ا

موروں حالات یسر اسے بووہ ایک جدا کانہ تھریہ کی صورت یں طاہر ہوئے۔
قرآن کے سورہ واقعہ (۵۲) کی آیات ۹۰۸ اور ۱۱ میں انسانوں کی تین قسمیں بتائی گئ
ہیں۔(۱) اصحاب المہیمنة (داہنے ہاتھ والے) یعنی مومن جو خدا پر ایمان لائے اور اس کی عبادت
کرتے ہیں۔(۲) اصحاب المشمم (بائیں ہاتھ والے) یعنی جولوگ جوٹک گئے اور دوسرے معبودوں
کی پرستش کرنے لگے۔(۳) مقربون (مقرب کی جمع) جولوگ خداسے بالکل قریب ہیں۔ شخ
شہاب الدین سہر وردی عوارف المعارف (باب اول) میں لکھتے ہیں کہ اگر چپے لفظ صوفی قرآن مجید
میں نہیں استعال ہوا ہے لیکن اس کے مفہوم کو لفظ" مقرب" سے ظاہر کیا۔صوفیہ کے یہاں
مراقبہ خاص چیز ہے جس کے ثبوت میں قرآن کی بعض آیات پیش کی جاتی ہیں جن میں مشاہد ہ

"اور زمین میں نشانیال ہیں یقین کرنے والوں کے لئے اور خود تمہارے نفوس کے اندر بھی ہیں۔ کیا تمہیں دکھائی نہیں دیتی ہیں۔ " (سورہ ۵۱ آیات ۱۱۔۱۱)

اسى طرح عقيده وحدت الوجود، ان آيات سے استنباط كياجا تاہے:

مشرق اور مغرب الله کا ہے اس لئے جد ھرتم مڑواُد ھر ہی الله کا چېرے ہے (۲:۱۱۵) "اورتم جہال کہیں ہووہ تمہارے ساتھ ہے اور جو کچھ تم کرتے ہو خدااس کو دیکھ رہاہے "(۵۷:۴)

وہ (سبسے) اول (سبسے) آخر اور (ہرشے کا) ظاہر وباطن ہے اور وہ تمام

ا-ڈاکٹراقبال" فلسفہ عجم" صفحہ ۹۵

چیزوں کو جانتا ہے۔(۵۷:۳) نیاد حرک اللے کئیوں کیا ہے۔ (۲۷۵)

خداہر چیز کواعاطہ کئے ہوئے ہے۔ (۲۶۱:۲۹)

اور ہم شہرگ سے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں۔ (۵۰:۱۲)

اس سلسله میں سے بھی سوال پیدا ہوا کہ جب خداانسان سے رگِ جال سے بھی زیادہ نزدیک ہے تواس کی ماہیت کیا ہے؟ اس کا جواب قر آن میں سے ہے" وہ زمین اور آسان کا نور ہے" (سورہ نور آ یت ۳۵) اور نور کا ظہور ہر شے میں ممکن ہے۔ قر آن کے بعد جب ہم روایات پر نظر ڈالئے ہیں تو ہمارے سامنے صوفیہ کا دعویٰ آتا ہے کہ پیغیر عَلَیْنِا اُ نے قر آن کی تعلیم کے ماسوا اپنے بعض صحابہ کو باطنی تعلیم بھی دی تھی۔ لیکن اس بات کو ثابت کرنے کے لئے کوئی تاریخی شہادت موجود نہیں ہے کہ پیغیر نے فی الواقعی حضرت علی یا حضرت ابو بکر کو کوئی باطنی علم سکھایا تھا۔ معرفت نفس کے سلسلہ میں سے بلیغ جملہ " اپنے آپ کو پیچان" سقر اطکی طرف منسوب ہے لیکن صوفیہ اسے حضرت علی بلکہ خودر سول کی طرف منسوب کرتے ہیں" من عرف نفسہ فقد عرف ربہ " یعنی جس نے آپ کو پیچان لیا۔

بلاشبہ تعلیم تصوف جہال تک حبِ الهی، اخلاقِ حسنه، اعمالِ صالحہ، تزکیم نفس اور تصفیر قلب کا تعلق ہے قرآن مجید سے لی گئی ہے " کیکن زندگی کے صوفیانہ نصب العین اور فلسفہ تصوف پر مسجیت، نوفلا طونیت، بدھ مذہب اور ویدانت کی اثر آفرینی نا قابلِ انکار حقیقت ہے۔ "

ویدانت کی اثر اندازی کا امکان آٹھویں صدی کے بعدسے پیدا ہوتاہے۔ جب عباسی خلفاء نے سندھ کو فتح کرلیا۔ منصور، ہارون اور مامون رشید کے زمانوں میں سنسکرت ادب کا عربی میں ترجمہ ہوا۔ البر امکہ نے (جوعباسی خلفاء کے وزیر سے) خصوصاً ہندوادب کی نشروا شاعت میں بڑا حصہ لیا۔ البیرونی (۱۹۷۳ء۔ ۱۹۸۸ء) نے "کتاب الہند" کے ذریعہ اپنے معاصرین کو ہندوستان کے علوم و فنون، مذہب اور ساجی حالت سے آگاہ کیا۔ اس نے کہاکیل کے سائکھیہ فلفہ اور پاتنجلی کے یوگ سوتر کاسب سے پہلے سنسکرت سے عربی میں ترجمہ کیا اور مسلمانوں کو بھگوت گیتا سے متعارف کیا۔ ہندوستانی صوفیہ کا ویدانت سے متاثر ہونا یقینی تھا۔ شہنشاوا کبر نے اسلام اور ہندومذہب میں موافقت پندا کرنے کی کوشش کی اور داراشکوہ نے سنسکرت سے رامائن، گیتا، اُپیشد اور یوگ وہشٹ کے ترجمے پیدا کرنے کی کوشش کی اور داراشکوہ نے سنسکرت سے رامائن، گیتا، اُپیشد اور یوگ وہشٹ کے ترجمے پیدا کرنے کی کوشش کی اور داراشکوہ نے سنسکرت سے رامائن، گیتا، اُپیشد اور یوگ وہشٹ کے ترجمے

۲-اقبال، فلسفهٔ عجم صفحه ۱۰۴

س-مولاناعبدالمالك آروي" تصوف اسلام پرايک مور خانه نظر" نگار نومبرء ۲۹ صفحه ۴۰ بعد سية صفه ....

کے ، اُپنشدوں کا ترجمہ "سرّ اکبر" (رازِ عظیم) کے نام سے کیا گیا۔ یوں تو داراشکوہ نے علوم اسلامی کے علاوہ تورات ، زبور ، اور انجیل کا بھی گہر امطالعہ کیا تھالیکن اس کی تسلی اُپنشدوں سے ہوئی جنہیں وہ معدنِ توحید، سرچشمہ توحید اور قدیم ترین الہامی صحفہ کہتا ہے۔ اس نے وید انت اور تصوف کے اتحاد کو دکھانے کے لئے" مجمع البحرین" کے نام سے ایک کتاب لکھی تھی جو اب تک موجو د ہے۔ پہلا صوفی: مولانا جامی (۱۳۱۲ء۔ ۱۳۹۲ء) کے تذکر وُ صوفیہ (نفحات الانس) سے معلوم ہوتا ہے کہ پہلا شخص جس نے تصوف کی تعلیم دی ذوالنون مصری (متو فی ۲۱ سے ۲۲۵هه) جو مشہور فقیہ و محدث مالک بن انس (متو فی ۱۷۹هه) کے شاگر دستے ، ذوالنون کی تعلیمات کو حضرت جنید محدث مالک بن انس (متو فی ۱۷۹هه) کے شاگر دستے ، ذوالنون کی تعلیمات کو حضرت جنید بغیرادی (متو فی ۱۲۹هه) کے بناگر دستے ، ذوالنون کی تعلیمات کو حضرت جنید البخد میں اور ابو بغیرادی (متو فی ۱۲۹هه) کے ایک اللہ میں قامیند کیا۔ یہ امام غزائی (۲۵مه میں مورا السران (متو فی ۱۳۵۸هه) کے ایک کتار نامہ تھا۔ انہوں نے دینیات میں فلفہ کے علاوہ تصوف کو بھی شامل کر لیا اور اس طرح تصوف کا کارنامہ تھا۔ انہوں نے دینیات میں فلفہ کے علاوہ تصوف کو بھی شامل کر لیا اور اس طرح تصوف کو اسلام کا ایک ضروری مجزوبنادیا۔

<mark>صوفی خانوادے:</mark> صوفیہ کے مختل<mark>ف سلسا</mark>'' خانوادے '' کہلاتے ہیںان می<u>ں سے جو</u>دہ خاص ہیں: ارزيديه، بانى عبدالوحيدزيد، متوفى ٤٤ اه مسمع المعادية، بانى نضل بن عياد، متوفى ١٨٥ه ۳ مر عجمیه ، بانی <mark>حبیب عجمی ، متو فی</mark> ۵۲ اه سراد ہمیه، بانی ابر اہیم بن اد<mark>ہم، متو فی ۲۱ ا</mark>ھ ۵ ـ کرخیه، بانی معروف کرخی، متوفی ۴۰۰ ه ۲\_سقطیه، بانی سری سقطی، متوفی ۲۵۳ھ ۸\_ جنیدیه، بانی جنید بغدادی، متوفی ۲۹۷ھ ے۔طیفوریہ، بانی بایزید بسطامی، متوفی ۲۶۰ھ • ا۔ چشتیہ ، بانی خواجہ علو دینادری ، متوفی 99ھ 9۔ جبیریہ ،بانی جبیرالبسری،متوفی ۲۸۷ھ ١٢\_ طوسيه ، باني علاؤالدين طوسي ، متو في • ٥٦هـ اا\_غزرونيه، مانی ابواسحق غزرونی، متوفی ۲۲ مهره ۱۲۰ فردوسیه، بانی نجم الدین کبری متوفی ۲۱۸ ه ۱۳ سهر ور دیه، پانی ابونجیب سهر ور دی، متوفی ۵۶۳ یا کستان وہندوستان میں صوفیہ کے۔ چار سلسلے پائے جاتے ہیں۔ قادر بید '،سہر ور دیہ، چشتیہ، اور نقشبند به <sup>2</sup> - چشتیه سلسله کو هندوستان میں خواجه معین الدین چشتی (متوفی ۱۳۳۴ هه) اور نقشبندی

۷- قادر بیہ خانوادے کے بانی شیخ عبدالقادر جیلانی (متوفی ۵۷۱ھ –۱۱۲۷ء) تھے۔ ۷-خواجہ بہادالدین نقشیند متوفی ۱۳۳۹ء نے نقشیند یہ خانوادے کی بنیاد ڈالی۔

www.RealisticApproach.org

سلسلہ کوخواجہ باقی باللہ (متوفی ۱۳۰۱ه) اور ان کے شاگر دشیخ احمد سر ہندی (متوفی ۴۳۵ه اھ) نے رواج دیا۔ ہندوستان میں تصوف کی تحدید کی بناء ہرشیخ موصوف محد دالف ثانی کہلائے۔

صوفی شعراء: فارس میں ابوسعید فضل الله خراسانی (۹۶۷ه - ۴۷۹ه) کوصوفیانه شاعری کا موجد سمجھاجاتا ہے۔ یہ صرف رباعیات کہتے تھے۔ ان کی ۹۲رباعیاں مع جرمن ترجمہ کے ۸۷ء

موجد مسمجھاجا تاہے۔ یہ صرف رباعیات کہتے تھے۔ ان کی ۹۲رباعیاں مع جر من ترجمہ کے ۱۸۷ء میں شاکع ہوئی تھیں^۔

نظامی تنجوی: (۱۴۰ اهه ۱۲۰۲ه) جو فارس ادب مین "خدائے سخن" کہلاتے ہیں۔ تصوف کی طرف بہت مائل تھے۔ ا

تیر ہویں صدی میں تین بڑے صوفی شاعر پیدا ہوئے <mark>فرید الدین عطار ، جلال الدین رومی ،</mark> اور شیخ سعدی۔ انہوں نے مسلمانوں کے خیالات کو بہت متاثر کیا۔ آج بھ<mark>ی ان</mark> کا کلام شوق سے پڑھا

جاتاہے۔

ن بدا<mark>لدین عطار: امام غزالی کے انقال کے ۸ سال بعد ۱۱۱۹ھ میں نیشابور میں پیدا ہوئے تھے۔</mark> تصوف میں وہ شخر کن الدین کے مرید تھے۔ ۳۰<mark>-۱۲۲۹ء میں چنگیز خال کے حملہ کے</mark> دوران ایک منگول نے شہید کر دیا۔ نثر میں ان کا تذکر ۃ الاولیا اور نظم میں پندنامہ اور منطق الطیر مشہور ہیں۔

<mark>جلال الدین رومی: ۱۲۰۵ ع</mark>لیجیس پیداہوئے کیکن بعد میں قونیه (ایشائے کو چک) میں سکونت اختیار کرلی تھی۔ان کی مثنوی کومسلمانوں میں بڑی عزت حاصل ہے۔مولاناروم مولوی خانوادے

> ۔ کے بانی تھے۔اس سلسلے کے فقیر "ر قاصی درویش" کہلاتے ہیں۔ \*

سیخ مصلی الدین سعدی: "۸ شیر از کے مشہور شاعر تھے۔ ۱۱۸۳ء میں پیداہوئے اور ۱۲۹۱ء میں وفات پائی۔ حضرت عبدالقادر جیلانی ان کے مر شد تھے ان کی گلستان (نثر میں) اور بوستان (نظم میں) مشہور کتابیں ہیں۔ تصوفی شعر اء میں صاحبِ میں) مشہور ہیں بعد کے صوفی شعر اء میں صاحبِ کلشن راز، حافظ شیر ازی اور حامی بہت مشہور ہیں۔

محمود شبستری: ان کے بارے میں ہماری معلومات ناکافی ہیں۔غالباًان کازمانہ تیر ہویں صدی کا

۸-سالنامه نگار ۵۵ء، صفحات ۱۲۷–۱۲۷ 9-سالنامه نگار ۵۵ء، صفحه ۱۴۷

<sup>•</sup> ا-ان کے کلام کانمونہ "شعر العجم" جلد دوم میں دیکھئے

ا ا- تفصیلی حالات کے لئے مولاً ناشلی نعمانی کی کتاب "سوانح عمری مولا ناروم" ملاحظہ ہو۔

۱۲- تفصیلی معلومات کے لئے مولاناحالی کی کتاب" خیاتِ سعدی" دیکھئے۔

آخراور چود ہویں صدی کاشر وع تھا۔ان کی مثنوی گلشن راز بہت مشہور ہے جو تقریباً ۰۰۰ اشعار پر مشتمل ہے اس میں صوفیانہ مسائل کاسوال وجواب کی صورت میں ذکر ہے۔

<mark>حافظ شیر ازی:</mark> پورانام خواجه شمس الدین تھا (متوفی ۱۳۸۹ء) انہوں اپنی زندگی کا بیشتر حصه شیر از

میں بسر کیا۔ دیوان حافظ ان کے کلام کامجموعہ ہے۔ بعض غزلیں تصوف کے رنگ میں ہیں۔ مولانا <mark>جامی: (۱</mark>۲۱۴ء۔ ۱۳۹۲ء) پورانام نورالدین عبدالرحمن تھا، خراساں کے ضلع حام میں بیدا

موانا جائی از ۱۱ ۱۱ء ۱۱ ۱۱ء) وراما موراندی شدار می مین مجذوب موگئے تھے اور بولناترک میں مجذوب موگئے تھے اور بولناترک

کر دیا تھاان سے تین دیوان اور سات مثنویاں یاد گار ہیں جن میں مثنوی یوسف زلیخابہت مشہور ہے ان کا تذکرہ صوفیہ ( نفحات الانس) بھی بہت مقبول ہوا۔"

چونکہ اردوشاعری کافارسی شاعری سے گہراتعلق رہاہے اس <mark>لئے تقریباً سب ہی اردوشعراء</mark> نے مسائل تصوف کو بیان کیا ہے۔ عربی میں ابنِ الفرید (۱۸۱۱ء۔ ۱۲۳۲ء) <mark>سب</mark> سے بڑے صوفی شاعر تھاجو قاہرہ میں پیدا ہوا۔ طائیہ اس کاشاہ کار مانا جاتا ہے۔ جو ۲۰۷ اشعار <mark>پر مش</mark>مل ہے۔ ترک

کے صوفی شعیرِ اُء میں نشیمی اور نیازی کے نام قاب<mark>ل ذکر ہیں۔</mark>

خىداكانخىيل

تصورِباری کے اعتبار سے صوفیہ تین گروہوں میں تقسیم ہیں: ایجادیہ، وجودیہ اور شہودیہ ایجادیہ: اس کا مقابلہ ہم مادھو اچاریہ کے "دویت واد" (مثنویت) سے کرسکتے ہیں۔ اس مسلک کے ماننے والوں کے مطابق کا ننات کی تخلیق لاشے سے ہوئی ہے اور خالق کا جو ہر مخلو قات سے جدا ہے یہ نظریہ "ہمہ ازاوست" (سب اسی نے بنایا) کے قائل ہیں اور ان کا کلمہ "لا معبود الا ہو" ہے۔ یہ ہوالباری کا نعرہ بلند کرتے ہیں یعنی خدا فطرت سے ماورا اور اس کا خالق ہے اس نظریہ کے مطابق خدا اور انسان کا تعلق خالق اور مخلوق، حاکم اور محکوم کا ساہے۔ لہذا خدا کو محبوب گل مانے کے باوجود عاشق حق انا عبدہ (میں اس کا غلام ہوں) کی منزل سے آگے نہیں بڑھتا۔

وجودیہ: اس کامقابلہ ہم شکر آچاریہ کے "اوریت واد" (وحدت الوجود) سے کرسکتے ہیں اس مسلک کے ماننے والوں کے مطابق کا ئنات میں بجرخدا کے اور کچھ نہیں ہے۔ خالق اور مخلوق کا جوہر ایک ہے۔ یہ نظریہ "ہمہ اوست" (سب وہی ہے) کے قائل ہیں اور ان کا کلمہ 'لاموجو دالا ہو" ہے۔ یہ ہوالکل کا نعرہ بلند کرتے ہیں، یعنی کا ئنات کی ہرشے میں خدا کا ظہورہے اور ماسوائے اللہ ک

۱۳- نگار سالنامه ۵۵ء، صفحه ۱۳۰

اور کچھ نہیں ہے۔ انسان اور خدامیں وہی نسبت ہے جو قطرہ اور دریامیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب طالب حق کمال کے درجہ کو پہنچتا ہے تووہ منصور کی طرح اناالحق (میں حق ہوں) '' چلااٹھتا ہے۔ اس نظرید کے مطابق عشق، عاشق اور معثوق تینوں ایک ہیں اور انسان میں خدا کا حلول یا خداسے انسان کا تحاد اور وصال ممکن ہے یہ عشق حقیقی کی آخری منزل میں انسان اور خداکار ابطہ ط

من توشدم، تومن شدی من تن شدم توحال شدی

ہو جاتا ہے۔ وحدت الوجود کے قائل زندگی کو ایک بارِ گرال سمجھتے ہیں۔ انہیں خداسے

"جدائی" کااحساس ستا تار ہتاہے۔

شہو دیہ: اس کامقابلہ ہم رامانج کے "دشٹ ادویت داد" (مشروط مثنویت) سے کر سکتے ہیں۔ یہ نظر یہ ایجادیہ اور وجودیہ کے در میان کی چیز ہے۔ اس مسلک کے ماننے والوں کے مطابق عالم ما فیہا مثل آئینہ کے ہیں جن میں الہی صفات کا عکس نظر آتا ہے یہ نظریہ" ہمہ اندر اوست" (سب اسی میں ہے) کے قائل ہیں اور ان کا کلمہ" لامشہود الاہو" ہے۔ تخلیق عالم کے بارے میں اس مدرسہ کا یہ خیال ہے ط

درآئینه گرچه خود نمائی باشد پیوسته زخویشتن حبدائی باشد خود رایه لیاس غیر دیدن عجب است کیس بوالعجی کار خبدائی باشد

ہے۔ جس کے حاصل ہو جانے کے بعد سالک کو تمام موجودات میں جلوہ حق نظر آنے لگتاہے۔ اس مسلک کے ماننے والے شہو دی کہلاتے ہیں اور دراصل وجو دی اور شہو دی صوفیوں کے دوبڑے

گروہ ہیں شہودیہ دبستانِ خیالی کے بانی شیخ رکن الدین علاؤ الدولہ تتھے۔ان کا سیحح زمانہ نامعلوم ہے لیکن اتنایقینی ہے کہ وہ ۲۸۷ھ میں بغداد میں مقیم تھے۔

بایزید بسطامی: (متوفی ۱۷۵ه) ابوسعید خراسانی (۱۹۲۵ه-۴۹۱۹) اور محی الدین ابنِ عربی (۱۳۲۵ه-۱۳۲۸) فلسفه وحدت الوجود کے سب سے بڑے مبلغ تھے۔ الجیلی (۱۳۲۵ه-۱۳۲۸) نفارید کی تائید کی وہ کہتاہے کہ "خدا پانی ہے اور فطرت آب نجمہ یابرف "ابن العربی کے نزدیک بھی "خالق اور مخلوق دونوں کاجو ہر ایک ہے " (وجود الخلوقات عین وجود الخالق)

۱۳ اناالی ہمیں و حدانیت کے "اہم بر ہم اسمی" (میں خداہو) اور تت توم اس (تووہ ہے) کی یاد دلا تا ہے۔

www.RealisticApproach.org

ہایزید بسطامی نے تصوف میں" فنا" کے تصور کو داخل کیا۔ یعنی جب عارف نہایت در جہ تک پہنچتاہے تواس کی ذات منفی ہو حاتی ہے اور صرف خداہی خدارہ حاتاہے اور یہ مریتیہ "فنافی اللّٰد " کے نام سے موسوم ہو تاہے۔صوفیہ کے عقیدہ میں حصول فناکے بعد بقائے دوام حاصل ہو تاہے۔ اس عقیدہ کا مقابلہ بدھ مذہب کے موکش پانروان سے کیاجا تاہے۔

### عقب رؤحب لول

اسی سلسلہ میں عقیدۂ حلول کاذکر بھی ضروری ہے۔اس نظریہ کامطابق اللہ تعالی ہرشے کے رگ وے میں اس طرح پیوست ہو جا تاہے ک**ہ اسے ذاتِ ا**لٰہی سے کوئی جداشے قرار دیناممکن نہیں اور اس لئے اگر خود اس پر خدا کا <mark>اطلاق</mark> کیاجائے توغلط نہ ہو <mark>گا۔ فرقہ حلولیہ کے مطابق خداہر شے</mark> کے جُزو جُزو میں اس طرح گھل مل کر سمایا ہواہے کہ اس شے ہی کو بجائے <mark>خو دال</mark>لہ قرار دے دیاجائے توضیح ہو گا<sup>ہا</sup>۔ یہ عقیدہ ویدانت سے تعلق رکھتاہے، حسین بن منصور حلاج بھی <mark>حلول کا قائل تھا۔ وہ</mark> مدعی تھا کہ تزکی<sub>ئ</sub>ہ نفس و تصفیہ قلب اور کثر تِ عبادات سے انسان بشریت سے <mark>منز ؓہ</mark> ہو جا تا ہے۔ اور اس میں ایک خاص استعداد وصلاحیت پیداہو جا<mark>تی ہے۔اس وقت روح الٰہی اس می</mark>ں حلول کر جاتی ہے اور وہ انسان سے بالکل <mark>خدا بن بیٹھتا ہے '' ۔ اس عقیدہ کے پیش نظر اس نے انا</mark>الحق( میں حق ہوں) اور ''لیس فی جبنی الا الحق ''(میرے لباس میں حق کے سوا کچھ نہیں ہے) کا نعرہ لگابا۔اسی دعوائے الوہیت کی بناپراسے ۹۲۲ء <mark>میں فتل کر دیا گیا۔</mark>

شریعت سے انح اف: منصور کے ایسے غیر موزوں فقرے بایزید بسطامی سے بھی منسوب کئے جاتے ہیں مثلاً میرے جبہ می<del>ں خداکے سوا کوئی نہیں ہے میری شان کیسی عالی ہے۔ فی الحقیقت می</del>ں خدا ہوں، میرے سواکوئی خدا نہیں اس لئے میری پرستش کرو۔ وغیرہ و فیرہ وہ خواب میں معراح حاصل ہونے کے بھی مدعی تھے۔ انہی کا قول ہے کہ عشق، عاشق، اور معثوق تینوں ایک ہی ہیں اور تو(خدا) کی تفریق سے خدا کی توحید میں فرق پڑتا ہے۔

ابوسعید خراسانی (متوفی ۴۹۹ء) عارفین کے لئے شریعت کوغیر ضروری بتاتے تھے۔اپنے سلسلہ کے درویشوں کوانہوں نے ہدایت کی تھی کہ جب موذن اذان دیں توسلسلہ رقص کومنقطع کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ وہ حج کی بھی ممانعت کرتے تھے تنٹس تبریز کے اشعار ذیل سے

۱۵- "حسین بن منصور حلاج" از جناب مولوی مجمد اساعیل ناصح "عالم گیر "جون ۱۹۴۲ء ١١- "حسين بن منصور حلاج" از جناب مولوي محمر اساعيل ناصح "عالم گير" جون ١٩٣٢ء

بھی جج کی نفی ہوتی ہے۔

اے قوم بہ حج رفتہ کب آید کجا آید معثوق ہمیں جاست بیائید بیائید معثوق ہمیں جاست بیائید بیائید معثوق تھیں جاست بیائید بیائید معثوق تو ہمیں جارت بہ طلب فیر شانید شالید شالید شالید گاردید گم از نہر چہ جو ئید کس غیر شانیست کجالید کجالید

قدیم صوفیوں کے برخلاف جو سنت ِرسول کا اتباع کرتے تھے، یہ شریعت سے صریحاً انحراف ہے۔ یہی وجہ تھی کہ فقہا اور متعلمین نے ہمیشہ تصوف کو نفاق سمجھا۔ خار جیوں اور اماموں نے بھی اس کی مذمت کی۔ معتزلہ اور علاء ظواہر نے تصوف کی اس کئے مخالفت کی کہ خالق اور مخلوق کے «عشق" کو تسلیم کرنا اور عملی طور پر "تشبیہ" کے اصول کو تسلیم کرنا اور عملی طور پر

ملامسہ اور حلول کومانناہے۔

### حقیقی محمدی

بارہویں اور تیرہویں صدی عیسوی کے صوفیہ کی تحریروں سے ظاہر ہوتا ہے کہ محمد کے نور کا تصور بھی انہوں نے شامل کیا تھا<sup>2</sup>۔ لیکن دراصل یہ خیال بڑا پر اناہے ابنِ سینا (ولادت ۱۹۸۰ء) نے اپنی کتاب الاشارات میں فلسفہ ارسطوکی عقل (علت اولی) کا مقابلہ خدا کے نور سے کیا تھا جس کا قرآن (۲۲:۳۵) میں ذکر ہے۔

یو حناکی انجیل میں حضرت عیسیٰ کا میہ قول جس نے مجھے دیکھااس نے باپ کو دیکھا۔ (۱۴:۲) رسول اللہ سے اس طرح منسوب کیا جاتا ہے"جس نے مجھے دیکھااس نے اللہ کو دیکھا" بعض صوفیہ کے نزدیک محمد عجامۂ بشری میں خدا تھے ،نہ صرف میہ بلکہ میہ بھی کہ تخلیق عالم سے پہلے موجو دشھے اس سے ظاہر ہو تا ہے کہ صوفیہ کے نظام تکوین میں محمد کا وہی مقام ہے جو عیسائیت میں کلام ( Logos)کا ہے یو حناکی انجیل کی ابتدائی آیات ہیں:

ابتدامیں کلام تھااور کلام خداکے ساتھ تھااور کلام خداتھا.....ساری چیزیں اس کے وسلے سے پیداہو تھیں اس کے بغیر پیدا وسلے سے پیداہو تمیں اور جو کچھ پیداہواہے اس میں سے کوئی چیز بھی اس کے بغیر پیدا نہیں ہوئی اس میں زندگی تھی اور وہ زندگی آدمیوں کانور تھا (بابا، آیات ا- م) حدیث نبوی ہے کہ ''سب سے پہلے اللہ نے میر انور پیدا کیا تھا اور پھر اس نور سے زمین و

۱- امام غزالی کی کتاب مشکلوة الانوار کے ایک باب میں " حقیقت ِمحمدی" کی طرف اشارہ پایاجا تا ہے۔

آسان اور ساری مخلوق کو پیدا کیا" دو سری حدیث ہے"میں پیدا ہوا ہوں اللہ کے نور سے اور میرے نورسے ساری مخلوق ہے" (فضص الانبیاء)

محی الدین عربی (۱۲۵ء۔ ۱۲۴۰ء) نے حقیقتِ مُحمدیؓ پر تفصیلی گفتگو کی ہے۔وہ لکھتے ہیں کہ "حقيقت محمدي كالتخيل كائنات كالتخليق، احيائي اور عقلي اصول بوه" حقيقت الحقائق" ب جس كا ظہور"انسان کامل" میں ہو تاہے کامل انسان وہ ہے جس میں عالم کبیر کے جملہ صفات کا اجتماع ہو۔" عبدالكريم الجيلي (١٣٦٥ء ١٣٢٨ء) نے اپنی مشہور تصنیف" الانسان الکامل" میں حقیقت محری پریوں روشنی ڈالی ہے "اس کا ایک نام امر اللہ ہے اور تمام موجودات میں اس کا مرتبہ افضل ترین ہے وہ تمام مخلو قات کا محور<mark>ہے مل</mark>ا ککہ اس کے سامنے وہ<mark>ی حیثیت رکھتے ہی</mark>ں جو قطرے بحر ذخار

تخلیق عالم کوصوفیہ کی اصطلاح میں تنزل کہتے ہیں اس نظریئے کی تائید <mark>میں</mark> حدیث ِقدسی نقل کی جاتی ہے یعنی میں (خدا) ایک مخفی خزانہ تھا۔ میں نے چاہا کہ پیچانا جاؤں، پس می<mark>ں</mark> نے مخلو قات کو

صوفیہ کے نزدیک سا<mark>ری کا ئنات دو حصوں میں منقسم ہے عالم امر اور عالم خلق</mark>، عالم امر سے مر ادوہ لطیف اشیاء ہیں جو لفظ" کن" سے پیداہو گئ<mark>یں۔ سیر غیر فانی ہیں اور عالم خلق</mark> سے مر ادوہ اشیاء ہیں جوہادہ سے پیدا کی گئیں بہ <mark>فانی ہیں ا</mark>ن دوعالمی<mark>ن کو ملا کرعالم کبیر کہتے ہیں اور ان</mark> کے مقابلہ میں ان کو عالم اصغر کہا جاتا ہے جو عالم امر کے پانچ عناصر قلب،<mark>روح، سر، خفی، اور</mark> اخفاء اور عالم خلق کے یانچ عناصر نفس، خاک، باد، آتش، آپ کی ترکیب سے بناہے۔

صوفی کا نصب العین یہ ہو تاہے کہ وہ اپنے ترکیبی عناصر (جنہیں لطائف کہتے ہیں) کو منز ہ کرکے عرفان حاصل کرے۔

### طريقه تصوف

تصوف کی اصطلاح میں روحانی زندگی کو "سفر" کہتے ہیں اور حق کی طالب روح "سالک" کہلاتی ہے اس کی منز لِ مقصود ''معرفت'' ہے اور راستہ طریقت، وہ مختلف مقامات اور احوال سے

گزر کر منزل تک پہنچ کر فنافی الحقیقت ہونا چاہتی ہے۔

امام غزالی، مشکوۃ الانوار میں لکھتے ہیں کہ خداوند تعالیٰ روشنی اور تاریکی کے +2 ہزار حجابات میں مخفی ہے جن میں سے نصف اندرونی پر دے نور کے ہیں اور نصف بیر ونی تاریکی کے ۔وصال کی www.RealisticApproach.org

آرز ومندروح سات منازل سے گزر تی ہے اور ہر منزل طے کرنے پر دس ہز اریر دے دور ہو جاتے

ہیں۔بالآخر جب روح آخری منزل کو پہنچتی ہے توسارے تجابات دور ہوجاتے ہیں اور طالب مطلوب
کے روبر وہوتا ہے ہفت منازل کے بارے میں صوفیہ میں اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک وہ منزلیں
یہ ہیں(۱) عبودیت(۲) عشق (۳)زہد (۴) معرفت (۵) وجد (۲) حقیقت (۷) وصل بعض
روحانی نشوونما کی صرف چار منزلیں مانے ہیں یعنی شریعت، طریقت، معرفت، حقیقت ان کا مقابلہ
ہم مسیحی صوفیوں کی تین اصطلاحوں سے کر سکتے ہیں۔(۱) تزکیہ نفس(۲) تنویر قلب (۳) وصل
صوفیہ کشف کے بھی قائل ہیں یعنی ہر انسان میں خداتک چہنچ اوراس کوجانے کے لئے ایک
قوت مخفی موجود ہے اس خواہیدہ قوت کو بیدار کرناہی صوفیہ کا نصب العین ہے اس کا آغاز دنیا کی
حرص وہوں کو چھوڑ کر عبادت، ریاضت اور مر اقبہ سے ہوتا ہے۔ طریقت کے معنی ہیں" راوِحق"
حرص وہوں کو چھوڑ کر عبادت، ریاضت اور مر اقبہ سے ہوتا ہے۔ طریقت کے معنی ہیں" راوِحق"
علم (عرفان) حاصل کرتا ہے اور آخری منزل وہ ہوتی ہے جب انسان کی اپنی خودی بالکل مٹ جاتی

روحانی نشوہ نماکے لئے انسان کوان تمام م<mark>نازل سے گزرنا پڑتاہے جن سے خد</mark>ا تکوینِ عالم کے فعل میں گزرالیکن خداکاعالم مخلوقات میں ظہور تنزل کی صورت میں ہو تاہے <mark>اور</mark> بندے کا خدا تک پنچناعروج کی صورت میں انہی کو قوسِ نزول اور قوسِ عروج <mark>کہتے ہیں۔اور ی</mark>ہی سفر الحق اور سفر العد کہلاتاہے۔

عشق محسازي

صوفیہ عشق مجازی کو عشق حقیقی کی ایک منزل قرار دیتے ہیں جب انسان کو دنیاوی عشق میں ناکامی ہوتی ہے۔ ناکامی ہوتی ہے تووہ خدا کی طرف رجوع ہو تاہے اور دنیاداری چھوڑ کر خداسے محبت کرناسیکھتا ہے وہ ذاتِ خداوندی کو اپنامقصود قرار دیتا ہے اور خدا کے لئے خودی کو مٹادیتا ہے دنیا میں پڑ کر خدا کا حاصل کرناصوفیہ کے نزدیک محال ہے۔

اگر چه رہبانیت اسلام کے منافی ہے (حدیث ہے: لار ھبانید فی الاسلام) کیکن ترکِ دنیا صوفیہ کا شعار ہے۔ ابراہیم بن ادہم (متوفی ۷۷۷ء۔ ۱۲ھ) بلخ کے شہزادے تھے کیکن انہوں نے تخت و تاج چھوڑ کر فقیری لے لی (ان کی زندگی ہمیں گوتم بدھ کی یاد دلاتی ہے) ابو حامد الغزالی (متوفی ۱۱۱۱ء)جو بغداد کے مدرسہ نظامیہ میں پروفیسر تھے۔ فلسفہ اور دینیات میں روحانی

تسکین نہ پاکر تصوف کی طرف مائل ہوئے اور اپنے عہدے سے استعفیٰ دے کر تلاشِ حق میں بغداد چھوڑ کر خدا جانے کہاں کہاں کی خاک چھانی۔ اسی طرح فریدالدین عطار ( ولادت ۱۱۱۹ء) نے بھی اپناپیشہ چھوڑ کر فقیری اختیار کی۔ مختصر یہ کہ فقر وفاقہ اور تزکِ دنیاصوفیہ کی زندگی کا ایک ضروری جزور ہاہے۔

### صوفسياء کی آزادروی

چونکہ صوفیا کا واحد مقصود '' تلاشِ حق'' ہو تاہے لہذاوہ مذاہب میں تفریق نہیں کرتے۔ عرفی

کہتاہےط

عاشق هم از اسلام خراب است و هم از کفر پروانه حپ راغ حسرم و دیر نه داند هر گز مگو که کعبه زبت خانه خوشتر است هر جا که هست جلوه جانانه خوشتر است

، رب کی اردوشعر اءنے بکثرت اس خیال کوظاہر کیاہے۔ فارسی اردوشعر اءنے بکثرت اس خیال کوظاہر کیاہے۔

### اقبال اور فلسفة خودي

تصوف کی بنیاد فنافی اللہ کے عقید ہے پر ہے وہ دنیاوی علوم و فنون میں ترقی کے بجائے ترکِ دنیای تعلیم دیتا ہے تو کل، قنوطیت، اور تقدیر پر ستی اس کے لازی ثمر ہیں اور جب تصوف شعر و دنیای تعلیم دیتا ہے تو کل، قنوطیت، اور تقدیر پر ستی اس کے لازی ثمر ہیں اور جب تصوف شعر و ادب میں داخل ہو گیاتو عوام کے ذوقِ عمل کو صدمہ پہنچااور من حیث الکل تصوف مسلمانوں کے تنزل کاباعث ہوا۔ لہذا اس ہے راہ روی کے استحصال کے لئے ڈاکٹر سر شیخ محمد اقبال (۱۸۷۱ء ۱۹۳۹ء) نے اپنی مثنوی "اسر ارِ خودی" میں تصوف کی نئی تقدیر پیش کی اور ان کے پیغام نے مسلمانانِ عالم میں بیداری کی ایک نئی روح پھونک دی۔ اقبال نے فلفہ اور تصوف کا گہر امطالعہ کیا تھا۔ تصوف کے "انسانِ کامل" اور فلفہ کے" فوق البشر" (Superman) سے انہوں نے فلفہ خودی کا بنیادی تخیل اخذ کیا۔ انسان و خدا کے باہمی البشر پر اقبال نے اپنے فلفہ خودی میں جو خیال آرائی کی اس کا خلاصہ یہ ہے کہ خدا کے مقابلہ میں انسان ایک مستقل ہستی کا مالک ہے اور اسے وصل کی آرزو کی بجائے اپنی خودی میں رفعت پیدا کر دیں کرنا چاہئے۔ صوفیہ کے زدیک ہمارا فرض یہ ہے کہ ہم اپنے نفس کو نفس گل میں جذب کر دیں قطرہ کی سعادت اسی میں ہے کہ دوریا کی اس کو معادت اسی میں ہے کہ ہم اپنے نفس کو نفس گل میں جذب کر دیں قطرہ کی سعادت اسی میں ہے کہ دوریا کی اور ایک ویایاں اور لازوال موجوں میں گم ہوجائے۔ "ا

١٨- محدر فق خاور "اقبال اوراس كاپيغام" صفحات ١٦- ١٦

لیکن اقبال کا کہنا ہے کہ جب انسان کی انفر ادیت ہی ضائع ہو گئی تو وصال کا کیا لطف؟ا گر قطرہ دریا میں ملے گا تو اپنی جدا گانہ ہستی کھو بیٹے گا۔لہذا ہمیں نفی خودی کے بجائے حفظ خودی کی تدبیر کرنا چاہئے۔ دراصل فلسفر خودی تصوف کے اس مخصوص تصور کاردِ عمل ہے جو انسان کو اپنی جدا گانہ ہستی مٹانے کی تلقین کرتا ہے ہیں۔۔۔۔ وہ ہستی جو صوفیہ کے نزدیک باعثِ ننگ اور منبع آلام ہے، اقبال کے نزدیک مایہ صد فخر و مبابات ہے اور وہ اس کی تحلیل کو برداشت نہیں کر سکتے۔وہ خداسے ملنے کو آمادہ ہیں لیکن اپنی ہستی کو کھو کر نہیں "۔ اقبال انسان کی مجبوری کے قائل شعے۔وہ خداسے ملنے کو آمادہ ہیں کا یہ پیغام تھا ہے

خودی کو کر بلٹ داتنا کہ ہر تقت دیر<mark>ہے پہلے</mark> خدابندے سے خو دیو جھے بتاتیر ی رضا کیاہے

Jurat-e-Tehqiq

## 

تاریخ عالم کے مطالعہ سے ظاہر ہو تاہے کہ مذہب اور علم ہمیشہ ایک دوسرے سے نبر د آزما رہے ہیں اور ایساہونا چاہئے تھا کیوں کہ مذہب اپنی تعلیمات پر آنکھ بند کرکے عمل کرانا چاہتا ہے اور علم ہر چیز تسلیم کرنے سے پہلے عقل کی کسوٹی پر پر گھتا ہے۔ اس لئے علم کی ترقی کے ساتھ ساتھ لوگوں میں تشکیک کامادہ بڑھتا گیا اور پھر اسی تشکیک نے آگے چل کر الحاد و کفر کی صورت مافتدار کرلی۔

جب کسی قوم کے مذہب واخلاق میں بہت زیادہ خرابیاں پیداہو جاتی ہیں تو مفکرین اصلاح کی خرض سے سامنے آتا ہے تواس کی ضرورت محسوس کرتے ہیں اور جب کوئی شخص اصلاح کی غرض سے سامنے آتا ہے تواس کی سخت مخالفت کی جاتی ہے۔ مصر میں جب اخناش نے اصلاحی قدم اٹھایاتو قوم اس کی دشمن ہو گئ۔ ہندو ستان میں بدھ اور جین مذاہب کا ظہور بر ہمنوں کے مذہب کے ردِّ عمل کی صورت میں ہوا تھا چوں کہ ان دو مذاہب کے بانیوں (مہاتما گوتم بدھ اور مہابیر سوامی) نے ویدک مذہب کے بنیادی عقائد کو تسلیم کرلیا تھا اس لئے مصلح و پنیمبر کہلائے لیکن چارواک نامی فرقے نے ویدک مذہب پر سخت تنقید کی اور مصالحت پر تیار نہ ہوااس لئے طحد کہلایا۔ ا

یونان وروم کے ملاحدہ کا ذکر ہو چکا ہے۔ یہ وہ لوگ تھے جن کے خیالات عوام سے قطعاً مختلف تھے اور وہ کسی طرح ان سے مفاہمت کرنے پر تیار نہ تھے۔

عرب میں محمد گا ظہور اس وقت ہواتھا جب عربوں کا مذہب خرافیات اور مکر وہات کا مجموعہ بن کررہ گیاتھاان کی ہر طرح سے مخالفت کی گئ۔ بالآخر انہوں نے اپنے بلند اخلاق اور کر دار سے بدووں کو رام کر لیااور پنجیبر کہلائے۔ پھر مسلمانوں میں ابن الراوندی ایسے ملحبہ اعظم پیدا ہوئے اور بہت سے دوسرے لوگ بھی جنہوں نے اسلامی تعلیمات پر علم وعقل کی روشنی میں نکتہ چینی کی یا اصلاح پر کمر بستہ ہوئے۔

1 - اگرچہ بدھ اور جین مذاہب میں طحد ہیں تاہم ہندؤوں کی نگاہ میں گوتم بدھ کی اتنی اہمیت ہے کہ انہیں وشنو کا او تار مان لیا گیا۔ جین مذہب بھی ہندومذہب کی ایک شاخ مانا جاتا ہے لیکن چارواک فرقہ کو ہندؤوں نے ہمیشہ ذلت کی نگاہ ہے دیکھا۔ الغرض الحاد اور كفر دنیا میں كوئی نئی چیز نہیں ہے لیكن یورپ اور امریکہ سے پہلے جن ممالک میں الحاد كا ظهور ہواوہ محض ذاتی غور و فكر كا نتیجہ تھا۔ اس میں سائنس كا دخل نہ تھا اور موجو دہ الحاد سائنس پر مبنی ہے۔

#### دور حدید کا آغاز

قرونِ وسطلی میں یورپ میں تہذیب وشائشگی کازوال ہو چکا تھا۔ جابجاجھوٹی جھوٹی حکومتیں قائم تھیں، جاگیر داروں کازور تھا، عوام کی حالت نہایت خراب تھی، تعلیم کا نقد ان تھااور مذہب کاغلیہ تھا۔

ند ہبی معاملات میں پوپ کی رائے آخری تسلیم کی جاتی تھی اور گیار ہویں اور بار ہویں صدی عیسوی میں مغربی یورپ میں تقریباً نصف جاگیر دار چرچ کے افسر تھے۔

سولہوں صدی سے جاگیر داری مُٹنے گلی اور حکومت کی باگ دوڑ طاقت ور باد شاہوں کے ہاتھ میں آگئے۔ باد شاہوں نے اس بات کی بھی کوشش کی کہ سیاسی صیغہ کی طرح نذہب پر بھی ان کا اقتدار قائم ہو جائے اس پر پوپ اور باد شاہوں میں جھڑ اہوا۔ بالآخر پوپ کی طاقت محدود ہوگئی اور باد شاہوں کے اختیارات مذہب کے معاملہ میں بھی بڑھ گئے۔ وہ نیابت الہی کے اصول کے قائل سے اور یہ سبجھتے تھے کہ باد شاہوں کے تقر ر خدا کی جانب سے ہوتے ہیں لہذاوہ خدا کے سواا پنا اعلان اور افعال کے لئے کسی کے روبر وجواب دِہ نہیں لیکن علوم وفنون کی ترقی کے سوال پنا اور افعال کے لئے کسی کے روبر وجواب دِہ نہیں لیکن علوم وفنون کی ترقی کے ساتھ عوام کو اپنے حقوق اور فرائض کا پورا احساس ہو چکا تھا، اٹھار ہویں صدی سے اٹھار ہویں صدی سے اٹھار ہویں صدی تا اللہ ہویں صدی تا ہے اٹھار ہویں سے اٹھار ہویں صدی تا ہے ہیں تر ممالک سے صدی تک ماناجاتا ہے ) یعنی انیسویں اور بیسویں صدی عیسوی میں دنیا کے بیش تر ممالک سے بادشاہت رخصت ہوگئی اور جہوریت قائم ہوگئی۔

### علوم وفنون كااحياء

یونان ورومہ کے زوال کے بعد یورپ میں جہالت کا دور شروع ہو گیا تھا۔ چو دہویں سے ستر ہویں صدی عیسوی تک یورپ میں علوم و فنون کی نئی اشاعت ہوئی یہ تحریک نشاۃ ثانیہ (Renaissance) کہلاتی ہے جو بڑی حد تک مسلمانوں کی رہین منت ہے۔ تدن یورپ پر اسلامی اثرات کی ابتداء صلیبی جنگوں سے ہوتی ہے علم کا پہلا مرکز اٹلی تھا وہاں سے علمی ذوق فرانس، اشرات کی ابتداء صلیبی جنگوں سے ہوتی ہے علم کا پہلا مرکز اٹلی تھا وہاں سے علمی ذوق فرانس، اسپین اور انگستان وغیرہ منتقل ہوا۔ بعد کو کاغذ سازی کے روائی اور چھاپے خانوں کے قیام سے سیسی Realistic Approach.org

اشاعت ِعلوم میں بڑی مد د ملی۔

ند ہی اصلاح Reformation

اول اول پوپ کو کلیسا کا صدر ماناجا تا تھا اور ملک کی حکومت پر بھی اس کابڑا اقتدار تھا حتی کہ جب جر منی کے بادشاہ ہنری چہارم کو پوپ گریگوری ہفتم (۷۲۰ اء-۸۰ اء) نے عیسائی برادری سے خارج کر دیا تو وہ ننگے یاؤں اور ٹاٹ لیسٹ کر اس سے معافی مانگنے گیا تھا۔

اس کے بعد جب علم کی روشن پھیلی تولوگ پوپ پر بھی رائے زنی کرنے گے اور اصلاحِ کلیسا کی طرف لوگوں کی توجہ ہوئی اس سلسلہ میں جان وکلف (John Wycliffe) کا نام سب سے کہلے ہمارے سامنے آتا ہے جو چود ہویں صدی عیسوی میں آکسفورڈ یونیورسٹی میں دینیات کی تعلیم دیتا تھا وہ بڑا آزاد خیال شخص تھا اس کی تکتہ چینی سے ناراض ہو کر پوپ نے اسے برادری سے خارج کر دیا (اس زمانہ میں کسی بھی آدمی کے لئے یہ سب سے بڑی سزاخیال کی جاتی تھی) اور اسے یہ حکم ملا کہ یونیورسٹی میں کام ترک کر دے اور جب وہ مرگیا توایک مذہبی جلسہ کے حکم کے مطابق اس کی لاش پاک مقام سے کھود کرناپاک جگہ پر بھینک دی گئی اور اس کے پیرووں کی کثیر مطابق اس کی لاش پاک مقام سے کھود کرناپاک جگہ پر بھینک دی گئی اور اس کے پیرووں کی کثیر مطابق اس کی لاش پاک مقام سے کھود کرناپاک جگہ پر بھینک دی گئی اور اس کے پیرووں کی کثیر

دوسرا شخص ایراسمس (Erasmus) تھا جس نے چرج کی خرابیوں کو طشت ازبام کیا،اس کا زمانہ ۱۳۹۷ء سے ۱۵۳۹ء ہے۔ اگر چہ وہ ہالینڈ میں پیدا ہوا تھا مگر اس کی زندگی کا زیادہ حصہ فرانس، انگلتان، اٹلی اور جرمنی میں گزراتھا ، پوپ کوبے نقاب کرنے کے لئے اس نے ۱۵۱۹ء میں ایک کتاب "حماقت کی تعریف" (The Praise of Folly) لکھی جس سے پوپ کے و قار کو سخت نقصان پہنچا۔

تیسر اشخص مارٹن لوخھر (Martin Luther) تھا،اس نے مذہبی اصلاح کی سب سے زیادہ کوشش کی، وہ ۱۳۸۳ء میں جرمنی میں پیدا ہوااور ۱۹۴۲ء میں وفات پائی، اس نے لیو دہم (Leo) کی سخت مخالفت کی اور آخر کار جرمنی میں پروٹسٹنٹ مذہب کی بنیاد پڑگئی جویورپ کے دیگر ممالک میں بھی پھیلنے لگا، یہاں تک کہاب اسپین واٹلی کے علاوہ تمام یورپ وامریکہ پروٹسٹنٹ کلیساکا مقلد ہے۔

۲- آرکے ماتھرا بم-اے "ارتقاءانسانی" صفحات ۱۸۸،۱۸۷ کا نپور ۱۹۵۲ء ۳- آرکے ماتھرا بم\_اے، دنیاکی مختصر تاریخ کانیور ۱۹۵۲ء، صفحات ۱۸۷–۱۸۷

٣-ايضاً صفحات ٢٨١-١٨٧

www.RealisticApproach.org

### مذہب سے انحر انس

پروٹسٹنٹ مذہب کے قیام سے پورپ میں فرقہ وارانہ نون ریزی کا آغاز ہوتا ہے۔ جب
کی ملک کا حکم ران کیتھولک مذہب کا پیروکار ہوتا تو پروٹسٹنٹ لوگوں کا نون بہاتا اور جب کوئی
حکم ران پروٹسٹنٹ ہوتا تو کیتھولک لوگوں کا قتل عام کرتا۔ پروٹسٹنٹ مذہب والوں کو سزا دینے
کے لئے پوپ نے ایک خاص محکمہ تفتیش (Inquisition) قائم کیا۔ جس نے چندسال کے مختصر
عرصہ میں اسپین اور اٹلی میں لاکھوں انسانوں کی جان بڑی عقوبت سے لی اور جب بھی کسی عالم نے
کوئی ایسی بات کہی جو با ئبل کی تعلیم کے خلاف ہوئی تو وہ بھی پوپ کانشانہ عضب بنا۔ الغرض جتنی
ترقی ہوتی جاتی تھی اتنی ہی لوگوں کو اس بات کا احساس ہوتا جاتا تھا کہ بائبل "الہامی صحفہ" نہیں
ہے اور اس کی بعض تعلیمات علم کی روسے غلط ہیں۔ چنانچہ گیارڈانو برونو اطالوی عالم کو اس جرم
میں پوپ کے حکم سے سات سال کے لئے قید میں ڈال دیا گیا اور پھر کا فروری ۱۹۰۴ء کو زندہ جلا
دیا گیا اور گیلیا ہوگو اس جرم میں کہ وہ سورج کے گر د زمین کی گر دش کا قائل تھا قانونی شکنچہ میں
کساگیا۔

پھر عالموں کے دشمن صرف کیتھولک مذہب کے ماننے والے ہی نہ تھے بلکہ پروٹسٹنٹ مذہب کے لوگ بھی تھے بلکہ پروٹسٹنٹ مذہب کے لوگ بھی تھے انہوں نے عیسائی مذہب میں صرف اتنی ہی اصلاح کی تھی کہ پوپ کی غلامی کے جوئے کو اتار پھینکا تھا اور گرجوں سے مریم اور عیسیٰ کے بت اور تصویریں نکلوا دی تھیں، لیکن وہ اس کے لئے تیار نہ تھے کہ کوئی شخص بائبل کے بیانات کو غلط ثابت کر دے، اگرچہ اربابِ مذہب نے سائنس دانوں اور فلاسفہ پر طرح طرح کے ظلم کئے تاہم ان کی ترقی برابر حاری رہی۔

فرانسن: Descortes ڈیکارٹ (۱۹۹۱ء – ۱۹۵۰ء) کو فلسفۂ جدید کا بانی مانا جاتا ہے وہ پہلا شخص تھا جس نے فلسفہ اور فدہب میں تفریق پیدا کی۔ اگر چہ وہ خدا کا قائل تھا تاہم خدا کے بارے میں ان کا تصور عوام سے مختلف تھا۔ جیسوٹ پادریوں کے خوف سے اس نے اپنے خیالات کا اظہار کھل کر نہیں کیا لیکن اس میں ذرا شائبہ نہیں کہ وہ عقلیت کا زبر دست حامی تھا جس کا اظہار کھل کر نہیں کیا لیکن اس میں ذرا شائبہ نہیں کہ وہ عقلیت کا زبر دست حامی تھا جس کا صرف بیں سال بعد اس کی کتاب (Discourse on Method) ہے۔ ڈیکارٹ کے انتقال کے صرف بیس سال بعد اس کے فلسفہ پر پابندی عائد کر دی گئی بایں اس کا فلسفہ تر تی کر تار ہا۔

Microsoft کو کس فریریٹ (۱۲۸۸ء – ۱۲۸۹ء) فرانس کا پہلا عالم تھا جس نے اپنے

کولا مذہب ظاہر کیا اور Rousseau روسو (۱۲۱ء – ۱۷۷۸ء) اور Yoltaire والٹیئر (۱۲۹۴ء – ۱۷۵۸ء) خیابر کیا اور Yoltaire والٹیئر (۱۲۹۴ء – ۱۷۵۸ء) نے ساجی انقلاب پیدا کرنے میں بڑی گراں قدر خدمات انجام دیں اگرچہ یہ دونوں خدا پر ایمان رکھتے تھے لیکن و حی کے قائل نہ تھے اور والٹیئر کو بقائے روح سے بھی انکار تھاجب والٹیئر نے اپنے فلسفیانہ خطوط شائع کئے تو اصحاب کلیسا اس قدر برہم ہوئے کہ اس کی جلدوں کو فراہم کرکے جلادیا اور غریب والٹیئر کو جان بچانے کے لئے ایک قلعہ میں پناہ لینی پڑی۔

والٹیر اور روسو کا ہم عصر ایک دوسرا زبر دست عالم Diderot ڈائیڈروٹ (۱۳۷ء-۱۷۸۰ء) تھاجس نے فلسفۂ تشکیک سے متاثر ہو کر ۲۸۲ء میں ایک کتاب لکھی اور اس کی پاداش میں اسے ایک سال کے لئے قید کر دیا گیا۔

اسی سلسلہ میں مشہور عالم فطرت Buffon بفان (۷۰۱ء – ۱۷۸۸ء) کاذکر بھی ضروری ہے جس نے ۳۵ سال کے عرصہ میں (۱۷۹۹ء –۱۷۵۸ء) ۳۹ جلدوں میں اپنی شہر ہ آفاق کتاب میں اس نے سورج اور سیاروں کی پیدائش کاوہ نظریہ کتاب میں اس نے سورج اور سیاروں کی پیدائش کاوہ نظریہ بھی شامل کر لیا جس کا جداخا کہ ڈیکارٹ نے بنایا تھا اور جے سائنسی صورت لا پلاس نے عطاکی، پادریوں نے اسے مجبور کیا کہ وہ اس کتاب کی بعض عبار تیں بدل دے۔ غالباس نے ایساہی کیا پادریوں نے اسے مجبور کیا کہ وہ اس کتاب کی بعض عبار تیں بدل دے۔ غالباس نے ایساہی کیا کیوں کہ بعد کو اس نے اپنے ایک دوست سے کہا کہ میں نے جابجا خالق کاذکر کیا ہے لیکن کہیں صرف اس لفظ کو نکال کر بجائے اس کے قوتِ فطرت کہ جا جہا جہ وہ بقائے روح کا بھی قائل نہ تھا۔ مرف اس لفظ کو نکال کر بجائے اس کے قوتِ فطرت کہ اس کے دوست سے کہا کہ میں نے جابحا ہوں کا بھی قائل نہ تھا۔ کے دارے میں اپنامشہور ''سیائی نظر بہ '' پیش کیا۔

مشہور فلسفی Comte کامٹ (۱۹۵۱ء-۱۸۵۷ء) نے ایک خاص فلسفر نظام کی بنیاد ڈالی جو "شبوتیت" Positivism کہا تا ہے اس کی روسے صرف ان چیزوں کا وجود تسلیم کیا جاتا ہے جو قابلِ مشاہدہ اور قابلِ ثبوت ہیں، لہذا خدا کی ذات وجود کے دائرے سے خارج ہے، کاٹ نے مذہبِ انسانیت کو بھی پھیلانے کی کوشش کی اور اس کی تنظیم رومن کیتھولک چرچ کے نمونہ پر کی۔ اس لئے کہلیے نے اس کی ایوں تعریف کی ہے کہ کیتھولک فد جہب سے عیسائیت کو خارج کر دو اور یہ کانٹ کا مذہب سے عیسائیت کو خارج کر دو اور یہ کانٹ کا مذہب انسانیت ہے، بہر حال اس کا یہ ذہب توزیادہ کام یاب نہ ہوالیکن اس کا فلسفہ بہت مقبول ہوا جے انگلتان میں جان اسٹورٹ مل اور ہربرے اسپنسر نے بھی تسلیم کر لیا۔ عبیہ جد یہ بینری لوئی برگسال ( المجد جدید میں فرانس کا مشہور فلسفی Bergson مینری لوئی برگسال (

۱۸۵۹ء-۱۹۴۰ء) ہواہے جے ۱۹۳۷ء میں ادب کے سلسلہ میں نوبل پر ائز دیا گیا لیکن اس کا خاص کارنامہ اس کی مشہور کتاب تخلیق ارتقاء Creative Evolution ہو فرانسیبی زبان میں عنوان میں شائع ہوئی اور ۱۹۱۱ء میں اس کا نگریزی ترجمہ شائع ہوا، اس کتاب میں اس نے روح اور مادے کو ازلی وابدی تسلیم کیاہے (اس لحاظ ہے برگساں کا شار شوئین میں ہوتا ہے) وہ روح کا کنات کو "محرک جوہری" Elanvital کہتا ہے اس کے نزدیک ارتقائے روح کا کنات کے تابع رہا ہے وہ محض روح کا کنات کو خدا سمجھتا تھا اور دینیات کے شخصی خدا کا قائل نہ تھا۔

پالینٹر: Spinoza اسپنوزا (۱۳۲۱ء – ۱۹۷۷ء) وحدت الوجود کاسب سے بڑامؤید تھا، اپنے ایک خط میں لکھتا ہے "خدا تمام اشیاء کی خارجی نہیں بلکہ داخلی علت ہے، سب چیزیں خدا کے اندر ہیں اور اس میں حرکت کرتی ہیں " دوسری جگہ لکھتا ہے" خدا کو فذکر تصور کرنا گویاعورت پر مرد کے تفوق کو ظاہر کرنا ہے انسان نے خدا کو اپنا ایسا سمجھا ہے لیکن مجھے یقین ہے کہ اگر شلث بول سکتا تووہ کہتا خدا مثلث ہے اور اگر دائرے کو گویائی حاصل ہوتی تووہ کہتا خدا گول ہے ان خیالات میں ہمیں سینٹ پال اور زینوفینز کے اقوال کی جھلک نظر آتی ہے۔

جرمنی: جرمنی کے شاعرِاعظم Goethe گوئے (۲۹)ء-۱۸۳۲ء) نے اسپنوزا کے فلسفہ کا گہر امطالعہ کیا تھا اس لئے وہ بھی وحدت الوجود کا قائل ہو گیا اپنی نظم "ایک اور سب "میں کہتا ہے کہ خود کوذاتِ غیر محدود میں گم کر دینااپنے کو پالینے کے متر ادف ہے۔

جرمنی کے عظیم موسیقار Beethoven بینتھووین (۱۸۵۲ء–۱۸۵۲ء) اور مشہور عالم فطرت Humboldt،ہبولٹ (۲۹ء-۱۸۵۹ء) اور مشہور فلسفی Schelling شیلنگ (۵۷۵ء-۱۸۵۸ء) بھی گوئے کی طرح نظر یہ جمعہ اواست کے قائل تھے۔

شونیپائر (۱۷۸۸ء-۱۸۲۰ء) جو فلسفہ ویدانت سے کافی متاثر ہوا تھامسئلہ جبر اور وحدت کا مؤید تھا۔ جرمنی کے تقریباً سب ہی فلاسفہ بقائے روح، وحی اور شخصی خدا کے منکر تھے اور غیر شخصی خداپراعتقاد رکھتے تھے، فسخٹے (۲۲۷ء-۱۸۱۳ء) کے نزدیک خدانام تھاکا ئنات کے اخلاقی نظام کا اور دونٹ (۱۸۳۲ء-۱۹۲۰ء)" کا ئنات کی الٰہی قوت" کو خدا سمجھتا ہے۔

ایمانویل کانٹ (۱۷۲۳ء-۱۸۰۴ء) نے ۱۸۷۱ء میں اپنی مشہور کتاب انتقادِ عقلِ محض ( Cirtique of pure reason) لکھی جس سے فلسفر تشکیک کو تقویت پینچی لیکن اس کی دوسری کتاب انتقادِ عقل وعمل (Critique of Practical Reason) وجو دِباری اور بقائے روح کی تائید کرتی ہے۔

فیورباخ (۱۸۰۸ء-۱۸۷۳ء) لا مذہب تھااس نے مادیت کی تائید میں گئی کتابیں کھیں۔
کارل مارکس (۱۸۱۸ء-۱۸۸۳ء) نے جو موجو دہ اشتر اکیت کا بانی تھا، فیورباخ کی تحریروں سے متاثر ہو کر مادیت اختیار کر لی تھی جس چیز کو مارکسزم کہا جاتا ہے اور وہ اشتر اکیت اور مادیت کا آمیزہ ہے۔ مولشاٹ (۱۸۲۳ء-۱۸۹۳ء) جرمن ماہر عضویات، مادیات کا امام تھا، بوشز (۱۸۲۳ء–۱۸۹۳ء) جرمن ماہر عضویات، مادیات کا امام تھا، بوشز (۱۸۲۴ء–۱۸۹۳ء) نامی کتاب لکھی جو بے حدمقبول ہوئی وہ مادہ پرست تونہ تھالیکن لا مذہب ضرور تھااور وحد کین کی جماعت سے تعلق رکھتا تھاور ہوشز اور ہیکل کے ساتھ (۱۸۳۷ء–۱۹۹۹ء) بھی اسی جماعت سے وابستہ تھے۔

آسٹ والڈ (۱۸۵۳ء-۱۹۳۲ء) نے ۱۹۰۲ء میں ہیکل کے ساتھ مل کر انجمن بنائی جو دنیا کی س سب سے بڑی عقلیت پیند جماعت تھی۔ پہلی جنگ عظیم (۱۹۱۴ء-۱۹۱۸ء) کے بعد وحد مین نے ابھر ناشر وع کیالیکن نازیوں نے انہیں دبادیا۔

نیٹشے (۱۸۴۸ء - ۱۹۰۰ء) کے نزدیک الحادایک پرلطف چیز "نغمرزردشت" zordus-thra بیل کہ فوق الانسان رہیں، میں محصل علی تعام خدا مرچکے ہیں، اب ہم چاہتے ہیں کہ فوق الانسان رہیں، میں مہمیں بتا تاہوں کہ فوق الانسان کیاہے، انسان کوئی ایسی چیزہے کہ اس سے تجاوز کیا جاسکتا ہے۔ توانائی عقل اور فخر، ان سے فوق الانسان بنتاہے مگریہ سب چیزیں متوازن ہونی چاہئیں "۔ انگلستان: انگلستان میں مذہبی بے داری صحیح معنوں میں ملکہ الزبتھ (۱۵۵۸ء - انگلستان: انگلستان میں ملکہ خود بڑی آزاد خیال عورت تھی، اس کے مشہور درباری

سر والٹرریلے پر جیسوٹ پادریوں نے یہ الزام لگایا تھا کہ ان کا گھر ملحدین کا مرکز ہے اور یہ بات بالکل ٹھیک تھی۔ مارلو (۱۵۶۳ء-۱۵۹۳ء) ہیر ک اور بعض دوسرے روشن خیال لو گوں نے ریلے کی معیت میں ایک کلب قائم کر رکھا تھا جہاں آزادانہ مسائل مذہبی پر نقذ و تبصرہ کرتے تھے، لیکن مشکک تھے نہ کہ ملحد جیسا کہ قدیم کلیسا کے معتقدین نے ان کانام رکھا تھا۔

ٹامس ہابس (۱۵۸۸ء- ۱۷۷۹ء) سر ہینری بلاونٹ (۱۷۰۲ء-۱۷۸۲ء) جان لاک (
۱۹۵۲ء-۱۷۲۸ء) اور جان ٹولینڈ (۱۷۲ء-۱۷۲۲ء) نے عقلیت کی نشو و نما میں نمایاں حصہ
لیا۔ اسکاٹ لینڈ کے مشہور مؤرخ اور فلسفی ڈیوڈ ہیوم (۱۱کاء-۲۷۷۱ء) جو عرصہ تک فرانس
کے معقولیت پیندوں کی صحبت میں رہ چکا تھا اپنی تحریر واں سے انگلستان میں فلسفۂ تشکیک کو فروغ

دیا۔ اسی زمانه میں ایک دوسر امشہور مؤرخ ایڈورڈو کیبن (۲۳۷ء-۱۷۹۴ء) ہوا، وہ پہلا شخص www.RealisticApproach.org تھاجس نے تاریخ سے خرافیات (Myths) کو جدا کیا اور تاریخ زوالِ رومالکھ کر امر ہو گیا۔ ٹامس بین (۱۳۷۷ء-۱۸۱۹ء) نے عیسائی مذہب کی خرابیوں اور بائبل کی خرافیات کو ظاہر کرنے کے لئے اپنی مشہور کتاب (Age of Reason) کلھی جو بڑی کار گر ثابت ہوئی۔ بیتھام ( ۱۷۲۸ء- ۱۸۳۲ء) رابرٹ اوین (۱۷۷۱ء-۱۸۵۸ء) شیلی (۱۹۷۱ء-۱۸۲۲ء) اور کارل لائل (۱۷۹۵ء-۱۸۸۱ء) وغیر و بہ سب لا مذہب تھے۔

جب حارلس ڈارون (۱۸۰۹ء-۱۸۸۲ء) نے اپنا مشہور نظریبَر ارتقاء پیش کیا اور اس کی كتابين "مصدرِ انواع" Origin of Species ور"سلالت انسان" Descent of Man چيبين تو د نیامیں ایک تہلکہ مچ گیا، کیوں کہ ان کتابوں نے پائیل کے و قار کوسخت نقصان پہنجایا۔ ارباب . مذہب نے نظریۂ ارتقاء کی سخت مخالفت کی، سرٹامس ہنری کیکیلے (۱۸۲۵ء-۱۸۹۵ء) اور ارنسٹ ہیکل (۱۸۳۴ء-۱۹۱۹ء) نے ڈارون کی برجوش حمایت کی اور مالآخر سائ<mark>نس</mark> اور مذہب کی اس جنگ میں سائنس کی جیت ہوئی۔اب تک مذہب،مابعد الطبیعات،ساسات<mark>،اخلا</mark> قبات، نصص و حکایات کامجموعہ تھا،لیکن رفتہ رفتہ یہ چیزیں مذہ<del>ب کی گرفت سے</del> آزاد ہونے <mark>لگی</mark>ں۔سائنس کی ترقی سے یہ ظاہر ہو گیا کہ <mark>زمین کی پیدائش اور اس کی صورت کے بارے میں مذ</mark>ہب کے آراء <sup>ی</sup>س قدر غلط ہیں۔ آثار قدیمہ کے انکشافات اور تقا<mark>بلی علم المذہب نے مذہب</mark> کی اصلیت کو ظاہر کر دیا۔ دن بدن لو گوں میں تشکیک کامادہ بڑھتا گیا۔ جنال جہ ک<mark>کیلے اور ہر برٹ</mark> اسپنسر (۱۸۲۰ء-۱۹۰۳ء) وغیر ہمشکک تھے۔ جارگس بریڈلا (۱۸۳۳ء<mark>-۱۸۹۱ء) نے اپنے</mark> کولا مذہب ظاہر کیااور بت شکن Iconoclast کے نام سے مذہب کے خلاف مضامین لکھے۔ کو کنس (۸۴۸اء- ۹۰۸ء) اور ہملٹن (۱۸۸۸ء-۱۹۲۹ء) وغیرہ نے بھی مذہب کو خیر باد کہہ دیا۔ برناڈشانے بائبل کو جھوٹوں کا بنڈل Packet of Lies بتایا اور خدا کو "قوت حیات "Life Source ظاہر کیا۔ عصر حدید کے مشہور فلنفی اور ماہر ریاضی برٹرینڈ رسل (ولادت ۱۸۷۲ء) بھی خدا کو ایک قشم کی کائناتی روح تسلیم کرتے ہیں۔

امریکہ: امریکی معلم اخلاق ایمر سن (۱۸۰۳ء- ۱۸۸۲ء) وحدت الوجود کا قائل تھا، وہ خدا کوروحِ برتر واعلیٰ Over Soul کہتا تھا اور اس کا متبع فیلڈنگ ہال (۱۸۵۹ء-۱۹۱۷ء) روحِ عالم World Soul۔ ولیم جیمس (۱۸۴۲ء-۱۹۱۰ء) امریکی ماہر نفسیات نے اپنی کتاب کثرتی کا ئنات A Pluralistic Universe مطبوعہ ۱۹۰۹ء میں خدا کے عیسوی تنخیل کی مذمت کی ماہر عضویات

الغرض یورپ وامریکہ میں اربابِ فکر و نظر، رفتہ رفتہ مذہب سے منحرف ہوتے رہے اور آخر کاراس نقطہ پر پہنچ گئے، جہال شخص خداختم ہو کر قوتِ مجر دہ اس کی جگہ لے لیتی ہے اور بیہ ابتداءاس لامذ ببیت کی ہے جس نے آگے چل کر امریکہ میں ایک مستقل ادارہ کی صورت اختیار کرلی اور مذہب کا تصور، داستانِ پارینہ ہو کر رہ گیا۔

# Jurat-e-Tehqiq



#### حرات تحقيق

برصغیر میں روش خیالی کی تحریک کے نقطۃ آغازی کھوت کی جائے تو تحقیق کا سرارالجہ رام موہین رائے اور سرسیدا حمد خان سے جا ملتا ہے، راجہ رام موہین رائے نے ہندوستان کے عوام میں جدید تعلیم کی اہمیت کو اجاگر کیا اور اپنے نذہبی عقید ہے کے برخلاف، سی کی ظالمان رسم پر سرز مین ہندوستان میں ہمیشہ کسلے پابندی عائد کرانے میں سرکزی کر داراوا کیا۔ سرسیدا حمد خان نے ملائیت کے تشاخ میں جگڑے، عقائد کے جمود میں سیسنے مسلمانوں میں جدید تعلیم اور اس کی اہمیت کو ناصر ف فلری طور پر اجاگر کیا، بلکہ علی گڑھ یو نیورٹی قائم کر علمی طور پر اسے میں جدید تعلیم اور اس کی اہمیت کو ناصر ف فلری طور پر اسے سی بلاتھ کی بار فی سے مزید جراغ ہے من بلا جدید کی بدولت برصغیر میں روش خیالی کی واغ بیل رکھی جاچگی کی بارشتی کی داغ بیل رکھی ہاچگی کی تصفیر اس کے دوش کر وی حضرات کی عملی جدوجہد کی بدولت العین عظمت رفتہ کے بندار میں خواہیدہ رہی اور ارتقائی مراحل طے کرتی رہی ۔ روش خیالی کی تحریک کا نصب العین عظمت رفتہ کے بندار میں خواہیدہ کو کو کو جدوجہد کی بدولت اب علوم کو تقل ورائش کی کسوئی پر پر کھنے کا دور ہے، مقید ہے، اس اطیر، خلن اور تحمیلے کے جائمیں گے جائمیں گے۔ فلسفہ کیونان کے عہد آخرین کے بعد رخروا فروزی اور حقیقت پسندی کی نشاق تانی کا سورج طلوع کے جائمیں گے۔ فلسفہ کیونان کے عہد آخرین کے بعد رخروا فروزی اور حقیقت پسندی کی نشاق تانی کا سورج طلوع کے جائیں گے۔ فلسل کی ویا ہے۔

بعدازاں روش خیالی کی علمی وفکری تحریک کاعلم علامہ نیا<mark>ز فتح پوری، سیرسبط<sup>حس</sup>ن اورعلی عباس جلال پوری،</mark> جی ایم سیر، پروفیسرمہدی حسن، اور ارشر محمود نے اپنی قلمی جدو جہد کے ذریعے بلند کیا، اور اردوداں طبقے کیلئے ایسانح بری مواد کخلیق کیا جوآج روش خیالی کی تحریک کسلے بطور نصاب کا م دے رہا ہے۔

جرات تحقیق پاکستان اور دنیا بھر میں اردو دال طبقے میں فکری ارتفاء کی نشو ونماء کیلیے کوشاں ہے۔عقیدت و اساطیر کے چنگل میں بھینے عوام پر حقیقت کومئات کرنے کیلئے سرگرم ممکل ہے۔تحقیق کے ساتھ حقیقت کومیاں کرنے کی جرات پڑلل بیرا ہے۔ ادارہ جرات تحقیق اردو میں اپنے بلاگ کے ساتھ ساتھ اپنے باؤوق شائقین کے ذوق مطالعہ کی سیکین کیلئے فکر ونظر کی نشو ونما کرنے والی معیاری کیا بین منتخب کرکے بیش کرنا ہے۔

https://RealisticApproach.org